# نثام الأخبام عن آل نافع الأنصار م فيه تعريف بقبيلتم الأنصاب عامت وبعض أس همرالمعاص لا

جمع وإعداد/ المرتضى بن محمد المختار بن أحمد الأنصاري (مرتضى الأنصاري)

# إهداء

هذه النسخة الأخيرة من مسودات هذا النثار لعام ٥٤٤١ه، وهي ناسخة وماحية لما سبقها من النسخ والمسودات،وهي مهداة للمتابعين والمهتمين به من البحّاثة والقراء،الذين مالوا للتكامل والتعاون،والمناقشة والمدارسة الهادفة والبناءة،ويسعهم الفضل مع غيرهم،ولا تشعرهم جهود الآخرين بعقدة النقص،ولديهم من الشجاعة والمروءة ما يحملهم على الاعتراف بها،وعلى شرف الخصومة،واختاروا نهج الأنبياء في الاعتراف بمزايا الآخرين ( وأخي هارون هو أفصح مني ) ، ولم يجعلوا من ذواتهم معيارا أوحدا للصواب ، تزكية للنفس الأمارة بالسوء ، ولم يسلكوا مسلك الشيطان في الجحود وإنكار مزايا الآخرين ( قال أنا خير منه ).

مرتضى الأنصاري الأنصاري الم

نثار الأخبار

### توطئة

3

روادتنى فكرة تدوين هذا النثار من أخبار آل نافع الأنصار وبالذات أسرتى منهم أثناء الدراسة الثانوية بين الأعوام ١٤٠٣ - ١٤٠١ هـ عندما بدأت أهتم وأتفاعل كغيري مع الأسئلة التي تواجهنا وتلاحقنا بشكل يومي من كل طبقات المجتمع الخليجي الذي نعيش فيه من قبيل: (كيف تقول إنك من الأنصار وتحمل جنسية دولة أفريقية؟ وهل في أفريقيا عرب؟ وهل بقى الأنصار اليوم ؟ أليسوا قد انقرضوا ؟! ) ومن هنا بدأت أفكر في الإجابات على مثل تلك الأسئلة وبناء عليه كان في ذهني أنني أكتب لقارىء آخر من غير الأنصار لسبب بسيط ،وهو أنهم يعرفون أنفسهم مثلى وأحسن منى ؛ ولكن عندما وزعت أول مسودة من هذا النثار على بعض شبابنا من المتابعين والمهتمين بهذا الموضوع في عام ١٤١٢ه، وجدت نفسى أمام وضع مختلف، حيث انصب اهتمام كل مطلع منهم ،على النظر فيما يخصه من هذا البحث، وتفقد ما قصرت فيه نحوه أو نحو جده أو أبيه ..الخ فصرت وكأننى متعهد ومقاول للكتابة بالنيابة عنهم!؟ وهذا مما جعلني أتريث كثيرا قبل طباعة هذا البحث ونشره،مكتفيا بنشره لقراء الشبكة العنكبوتية ، وتوزيعه مطبوعا على من يلح من الأنصار ومعارفهم ممن نمى إلى علمه توفره الكونهم جميعا يتعرضون لتلك الأسئلة فوجدوا فيه ما يغنيهم عن الجواب مكتفين بتزويد السائل بنسخة منه جوابا على سؤال السائل ، واكتفيت بالتعامل مع هاتين الفئتين فحصل من ذلك خير كثير وإلمام كبير وتعريف واسع بأسرتنا من الأنصار ؛ بل تجاوز الهدف إلى تعريف وتعارف بأسر أخرى من الأنصار فى العالم ، وقدحت به أفكار كثير من شبابنا فبدأوا يكملون ويتكاملون معه وتوالت الأبحاث والكتابات ،فألح على كثير منهم في طباعته ونشره بعد التجاوب مع جميع الملحوظات التى استلمتها وإدراج معظم المعلومات التى وصلتنى وتعديل وتنقيح بعض الملحوظات التي أبداها أصحابها ،ومع ذلك كله أؤكد على استمرار البحث والمدارسة والمناقشة الهادفة، وعدم توقفه وأننى ملتزم بتصحيح وتعديل وإضافة ما يجب في أي وقت في الطبعات القادمة إن شاء الله مع رجائي من كل باحث ومهتم ومتابع لهذا الموضوع أن يلاحظ ما يلي:

1 – إن هذا البحث عبارة عن مقدمة وبداية لأعمال وأبحاث يفترض أن تتوالى تباعا لتتكامل معه والبداية دائما يكتنفها النقص والتقصير والصعوبات،والمصلحة العامة لا تتحقق بمجرد احتراف النقد وحصر العيوب،مع العجز عن تصحيحها،واستدراكها، فأغلبنا مع الأسف يعشق الأول ،ويعجز عن الثاني،بيد أن المصلحة إنما تتحقق بالثاني،دون التقليل من أهمية النقد الهادف والبناء.

Y - أحسب أنني بدأت وأوقدت شمعة بدلا من لعن الظلام وساهمت بهذا الجهد المتواضع وأقدره بنسبة ١% ولو أن كل مهتم قدم مثله لاقتربنا من نسبة ٥٥% واتجهنا نحو تحقيق نسبة مقبولة بعد ذلك مطبقين مبدأ (سنشد عضدك بأخيك) لصعوبة البناء وحاجته إلى مهندسين وعمال وفنيين مهرة ،بينما الهدم يكفيه عامل واحد بلا أي مؤهل ، وبناء على ما سبق: لا أقبل أن يلومني شخص مؤهل أحسن مني للكتابة عما في نفسه ومكنونه أو ما هو من اختصاصه نيابة عنه ...!! وقد بدأت تباشير الخير بتوالي الكتابات الهادفة لتتكامل مع هذا الجهد المتواضع .

٣- غالب جهدي في هذا البحث:جمع المعلومات المتناثرة من مصادر متعددة ،وضمها إلى بعضها،ولم يسلمني أي باحث أو متابع أو مهتم لهذا الشأن أية معلومة صحيحة إلا وأخذت بها وأسندتها إلى قائلها،وبناء على ما سبق فقد يحدث الإفاضة في محور ،ونقص أو تقصير في محور آخر،وقد يحظى شخص باهتمام وآخر بإهمال..كل ذلك إنما يعود لمعيار واحد فقط،وهو وفرة المعلومة من نقصها،لشح المراجع، خاصة الشفوية للبعد الجغرافي،وتعذر السفر مرات لجمع ما يلزم منها.

العقول الكبيرة تناقش في المبادىء والعقول المتوسطة تناقش في الأشياء والحواشي والقشور والعقول الصغيرة تناقش في الأشخاص والله سبحانه وتعالى يقول
 ( ولا تبخسوا الناس أشياءهم ) الأعراف ٥٨ والعدل والإنصاف يقتضي من المسلم النظر إلى الجزء المليء من الكأس مع النظر إلى الجزء الفارغ منه وذكر النسب الحقيقية لهما معا .

٥ - كما أشرت إليه في هذه التوطئة كتبت في الأساس لغيرنا لأعرفهم بنا لأننا نشكل لهم لغزا محيرا لسحنتنا الخليجية أو اليمنية وجنسية بعضنا المالية أو النيجيرية ولم أكتب لأسرتنا من الأنصار لأنهم يعرفون أنفسهم أحسن منى.

٦- الأقرب للصواب والأدعى للقبول والأبعد عن التقصير أن يكتب كل مهتم وباحث عما يختص به أو ما لا يعلمه غيره، ولا يليق بأحد أن يفترض في غيره الكتابة نيابة عنه فيما هو مختص به دونه.

٧-امتدت فترة كتابة مسودات هذا الجهد المتواضع ما بين ١١٤ه إلى ٥٤١ه،أي فترة تربو على ثلاثين سنة،وحتما تخللها الكثير من الأحداث،والوفيات،والتحولات،وطرأ الكثير من الأخبار والأحداث،وقد يفوت علي الترحم أو الإشارة إلى بعض من تناولتهم الكتابة وهم أحياء في بداية البحث،ثم صاروا من الأموات في نهايته،أو الإشارة إلى من كانوا في بلد في بدايته ،ثم انتقلوا إلى بلد آخر في نهايته.

12/03216

### المقدمة

الحمد لله القائل: { والسَّابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه وأعد لهم جنات تجري تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا ذلك الفوز العظيم } (١) والقائل: { والذين تبوّءوا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من هاجر إليهم ولا يجدون في صدورهم حاجة ممَّا أوتوا ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ومن يوق شُحَّ نفسه فأولئك هم المفلحون } (١) ،

والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين القائل:

(آية الإيمان حب الأنصار وآية النفاق بغض الأنصار) (٣) صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيرا إلى يوم الدين وبعد : فهذه جملة من المعلومات والأخبار المتناثرة دعت الضرورة إلى تدوينها وجمعها لبيان أصول هذه القبيلة وبقاياها خصوصا في شمال إفريقيا وغربها بعد نزوجهم من أرض الأندلس ،وذكر بعض علمائهم وشعرائهم ومآثرهم ، وما أتت هذه السطور إلا بعد ما رأيناه من ادعاءات مضللة بانقراض هذه القبيلة العظيمة التي سماها الله من فوق سبع سماواته بالأنصار ، ولبيان حقهم على الناس، وحق الناس عليهم ،ورد بعض الشبه التي أثيرت حولهم ،ومنها أن هذه القبيلة قد انقرضت ،أو لم يخرج أفراد منها إلى إفريقيا وكأن العلامة النحوي : ابن هشام الإفريقي والعلامة اللغوي : ابن هشام الإفريقي وشيخ الإسلام أبي زكريا والإمام القرطبي و ... والتخركان هؤلاء الأعلام ليسوا شهود عيان على خروج الأنصار من المدينة المنورة واستقرارهم في البلدان التي فتحها المسلمون من عربهم وعجمهم ، وأنصارهم ومهاجريهم، ولا يدركون أن إبراهيم بن محمد الأنصاري الساحلي مدفون في تمبكتو (١) في بلاد السودان، وأنه أول من أدخل الفن المعماري الأندلسي إلى تلك البلاد ، ألا يعلم هؤلاء أن المدينة المنورة والعالم العربي – الطبقة المثقفة – شاهدان على وجود رموز وأعلام من المدينة قبل توحيد المملكة العربية السعودية على يد جلالة الملك المدينة المنورة والعالم العربي – الطبقة المثقفة – شاهدان على وجود رموز وأعلام من المدينة المدينة قبل توحيد المملكة العربية السعودية على يد جلالة الملك الأنصار رجعوا إلى المدينة قبل توحيد المملكة العربية السعودية على يد جلالة الملك

<sup>(1)</sup> سورة التوبة آية ١٠٠ .

<sup>(2)</sup> سورة الحشر آية 9 .

<sup>(3)</sup> رواه البخاري في كتاب فضائل الأنصار .

<sup>(4)</sup> توفي ٧٣٩ هـ وقيل ٧٤٤ هـ انظر خبره في الإحاطة (٣٤١. ٣٤١) ، ومشاهير الشعراء والكتاب في المشرق والأندلس والمغرب لابن الأحمر الأنصاري صـ ١٣١ ، ومملكة مالي عند الجغرافيين المسلمين صـ ٩١ ، ووصف إفريقيا للوزان (١٦٥/٢) .

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

عبد العزيزين عبدالرحمن آل سعود -رحمه الله -وهم من علماء المدينة المشاهير أمثال العلامة المحدث سماحة الشيخ حماد الأنصاري والعلامة محمد الطيب الأنصاري والأديب الكبير الأستاذ عبد القدوس الأنصاري من كبار رواد الأدب والصحافة في المملكة العربية السعودية ، ومجلة المنهل الرائدة دليل على أثره على النهضة الثقافية والأدبية في المملكة العربية السعودية والعالم العربي.

وكذلك قبيلة الأنصار في الحجاز: هدى الشام والكامل ووادي فاطمة ومكة وجدة والمدينة والمنطقة الشرقية: الدمام والجبيل والأحساء ،والرياض،وأنصار البقرية في مصر الكنانة وأعلامهم ورموزهم اللامعين مَنْ ، مِنْ مثقفي العرب والعجم لا يعرفهم؟ أو بعد هذا كلُّه يزعم بعض من لا يعرف ولا يتحقق، انقراض الأنصار؟

وقد يتساءل محب منصف سؤالا مشروعا من قبيل: ماذا تستفيدون من الاهتمام بالنسب فى زمن الدولة الوطنية التى أنهت دور القبيلة،وحلت محلها ،وصارت هى التى تحتوي الجميع؟

وما الداعى للتفرغ وإجهاد النفس ،وقضاء الوقت الطويل في البحث والمتابعة والاهتمام وجمع المعلومات، والتدوين ومقابلة العارفين والمهتمين من الرواة، في زمن أصبح فيه العالم قرية كونية واحدة وتراجع فيه دور الأنساب والقبائل لصالح تتامى الاهتمام بالدخول في التكتلات والاتحادات الإقليمية والدولية ،وتنامى دور العلم والمعرفة والتقنية والتكنولوجيا والأعمال والحرف المهنية والأسواق العالمية المفتوحة..إلخ؟؟

وإضافة إلى الأسباب السابقة فإنى أجمل الدواعي إلى هذا البحث في النقاط التالية:

١- أن يكون درسا من دروس علم الأنساب، للخلف، حيث جعل الله تعارف الناس بأنسابهم غرضا له تعالى في خلقه إيّانا شعوبا وقبائل ، وإن كان الله تعالى حكم بأن الأكرم هو الأتقى وإن كان عبدا حبشيا وأن الأشقى هو الكافر وإن كان ابن نبى .

٢- أن بعض بقايا هذه القبيلة اليوم،قد يظن أنه ليس لها من البقايا في هذا الزمان غير عشيرته لطول الانقطاع والشتات.

- ٣- رد بعض المفاهيم الخاطئة حول الإنتساب إلى الأنصار .
- ٤- أن هذا البحث كان بتوجيه كريم من بعض العلماء المخلصين الذين أشاروا بأن من واجب شباب الأنصار دراسة تاريخ بقايا الأنصار وتراثهم وإظهاره للناس ليعرف الأنصار دورهم وما يجب عليهم للمحافظة على هذا النسب الشريف وصيانته ،من كل ما قد يقدح

فيه ،ولتذكيرهم بالدور المنتظر منهم؛ ليكونوا حقا من أولئك الرعيل الأول من الأنصار، و ليعرف غيرهم كذلك حق هذه السلالة عليه من معاملة بالحسنى و حبهم في الله والإحسان إليهم والقبول من محسنهم والتجاوز عن مسيئهم وعدم الإساءة إليهم والتقرب إلى الله بذلك.

٥- مهما قيل عن انتهاء دور القبيلة، فإنها تبقى،واحة كبيرة، تزرع في أبنائها قيم النخوة والشهامة والمروءة والكرم والفضيلة وإشاعة روح التراحم والتعاون والتكافل الاجتماعي بين بين أفرادها، كما هي صيغة للتوافق والتعايش والتواصل مع من حولها في إطار وعاء الوطن العام والكبير.

٦- أبرز هذه الأسباب ما درج عليه بعض الكتاب المعاصرين - وهم معذورون في ذلك - من دمج بقايا بنى الأحمر النازلين في الصحراء الجزائرية الغربية بعد سقوط غرناطة في القرن التاسع الهجري ضمن قبائل الطوارق؛ لأسباب من أهمها: الجوار ،والمصاهرة ،والتحالف، وإجادتهم للغة الطوارق التي هي لغة غالبية سكان الصحراء عربهم وعجمهم ،وليس ذلك شيئا خاص بالأنصار فقط ؛ بل يجيدها البرابيش وبني كنتة وبعض الحسانيين ،بل يجيدها بعض جيرانهم من القبائل السمراء مثل السونغاي والفولاني وم ثلهم في ذلك مثل ،بقية المورسكيين،الذين اندمجوا وتصاهروا حتى مع السودان، وتغيرت سحنة بعض أجيالهم، مثل (الرماة) الذين تحول لسانهم من العربية إلى الإفريقية ، وهم بقايا المورسكيين،الذين قدموا للمنطقة ضمن الجيش المغربي السعدي في صحراء أزواد وعاصمتها تمبكتو ،بعد انتهاء الحكم المغربي في المنطقة، ومن هنا أشكل على بعضهم، ومن هؤلاء على سبيل المثال فضيلة الشيخ المؤرخ الإسلامي الكبير المعاصر محمود شاكر في كتيب له عن جمهورية مالي ، والخلط ليس منه ،ولكن من مصادر معلوماته ، ومنهم الدكتور محمد سعيد القشاط في كتابه التوارق عرب الصحراء الكبرى، وإن اختلف في تحققه من بعض كبار سن الأنصار الذين ذكروا له أنهم هاجروا من المدينة أيام فتنة على ومعاوية اعتزالا للفتنة ،ثم قال، وأكثر أفراد هذه القبيلة مثقف باللغة العربية والدين والقرآن والأدب ويتكلمون اللغة العربية الفصحى إلى جانب التارقية، وغير ذلك مما نشر في الصحف والمجلات ضمن معانات العرب والطوارق في جمهورية مالي خلال الأعوام من ١٩٩٠ – ١٩٩٥ .

وقديما قال شاعر الأنصار:

مهاجرين وكانوا سلوة الجار

لسنا طوارق بل كنّا نجاورهم

مشيرا للحقيقة،وهي أن الأنصار،إنما نزلوا بلاد الطوارق ضمن رحلتهم الطويلة،وأن هذا الاختيار لمحطة هذه المرحلة من الرحلة،كان لما يتسم به شعب الطوارق من النبل والشهامة والنخوة والمروءة والشيم والقيم العظيمة،والإباء والشمم،والصفات النادرة ،وحسن الجوار،وتقديرهم الكبير وإجلالهم وتعظيمهم للأسر ذات التاريخ العريق والمشرف في نصرة الإسلام ،كقريش وآل البيت والأنصار،وحبهم الجم لأبناء بناتهم وأخواتهم وأصهارهم،وإيثارهم كثيرا عن أبناء أصلابهم ، لكون مجتمع الطوارق مجتمع أمومي،يتسم بالنبل والشهامة والشرف والسؤدد، ويقدم مكانة المرأة وأبنائها على الرجل وأبنائه،وللمرأة السيادة والريادة المطلقة في هذا المجتمع،نبلا، ونخوة وشهامة وأنفة وإباء،وبحكم معرفتي لشعب الطوارق،وتاريخه،وجذوره،وعاداته،أدرك يقينا،أنهم في الجملة من الجنس العربي العربي وهو أيضا إجماع علماء الأنساب والمؤرخين، ويمكن تقسيمهم إلى أصلين:

١-من صنهاجة ولمتون ومسوفة وجدالة وزناتة..إلخ من الأصول الحميرية.

٢-من أحفاد الفاتحين الأوائل لشمال أفريقيا،أو من الهجرة الهلالية.

وتغير لسانهم، لا يؤثر في جنسهم وأصلهم وسحنتهم الواضحة والصريحة، واللهجة التي يتواصلون بها يترجح عندي أنها إحدى اللهجات العربية العتيقة، لكثرة المشتركات فيها، من المفردات والمصطلحات العربية الفصيحة، ولا أسوق هذا الرأي لأكسبهم به، تفضيلا وتمييزا ومجدا وأصلا بالانتماء إلى الجنس العربي؛ كلا؛ وإنما أثبت هذا القول من باب: تسمية الأشياء بأسمائها الحقيقية، كقولنا للخشب، خشب، وللحديد، حديد. فهم من الشعوب الغنية نبلا وسموا وسؤددا وكرما وشهامة وإباء وأنفة، ولا يرتفعون بالانتساب إلى العرب؛ وإنما العرب ترتفع بهم، وبأمثالهم.

٧- إحياء ما اندثر وتناثر من تاريخ أسرة عربية عريقة في بلاد المهجر وتراثها المغمور والمنسي إثراء وإغناء للمكتبة العربية والإسلامية بجزء مطمور ومهمل من تراثها وتاريخها في هذا الجزء الغالي من العالم العربي والإسلامي في شمال أفريقيا وغربها وعاصمتها التاريخية والتراثية جوهرة الصحراء الكبري مدينة تمبكت و العربية والمغاربية الأصيلة،عاصمة العلم والعلماء،وملتقى القوافل قديما بين الشرق والغرب والشمال والجنوب .

٨- تصحيح بعض الشبهات والأباطيل والأخطاء التي ألصقت بالأنصار من بني الأحمر ،وتحمليهم وزر سقوط الأندلس لكون دولة بني الأحمر من آخر دول الطوائف سقوطا، وبعد استنجادهم بإخوانهم شرقا وغربا، وبعد محاصرتهم وصمودهم في وجه الأعداء زمنا طويلا، وتلك الفرية التي ألصقت بهم كان لها من الوقع والأثر الجسيم ،ما جعل بعض أبنائهم يحسون بالخزي والعار، فتنكروا لنسبهم ،خوفا من أن تلحقهم معرة سقوط الأندلس، وكان الأولى بهم دحض تلك الفرية التي أشيعت وانتشرت ضمن السردية الإسبانية المغرضة،وتلقفتها منهم بعض الكتابات التاريخية الحديثة،التي تعتمد على النقل الأعمى من المصادر الإسبانية المعادية، دون تمحيص للمنقول،وعمن نقل عنه النقل الأعمى من المصادر الإسبانية المعادية، دون تمحيص للمنقول،وعمن نقل والمباهات، لإظهار تميزه وقوته،والانتقاص من خصمه،وإظهاره بكل المظاهر التي توهن من شأنه وتحقره...وكان مجرم الحرب،والإبادة الجماعية ومحاكم التقتيش،فيرناندو،محتاجا جدا ،للعب هذا الدور،وتحبير هذه الرواية،ليقنع بها حبيبته: إزبيلا ؛ لتدرك، كم هي مخطوظة بمثله..!

ولو أخذنا بهذه الرواية،وسردية العدو المغرض؛ لحكمنا على كل من ينتمي اليوم للأمويين والعباسيين والأيوبيين والمرابطين والموحدين وسائر ملوك طوائف بلاد الأندلس من غير الأنصار وغيرهم ..بالخزي والعار قبل الأنصار لسقوط دولهم قبل دولة الأنصار في غرناطة! .

وقد افتتحته بهذه المقدمة،وبيان مشروعية تعلم النسب،ومناقشة تصحيح بعض المفاهيم الخاطئة عن الأنصار عامة وعن آخر حكام غرناطة بصفة خاصة ،وأشرت إلى مناقب الأنصار، ثم كتبت نبذة تاريخية عن الأنصار قديما وحديثا منذ خروج جدهم من اليمن بعد انهيار سد مأرب إلى استقرار الأوس والخزرج في المدينة المنورة وما تلا ذلك من هداية الله لهم بالإسلام ونصرة نبيه محمد صلى الله عليه وآله وسلم وهجرته إليهم ومواقفهم المشرفة معه وخروجهم إلى الآفاق ضمن الفتوحات الإسلامية جهادا في سبيل الله أو فرارا من الفتنة بعد مجزرة الحرة المأساوية واستقرارهم في البلدان التي فتحوها وخاصة بالأندلس الذي كانت لهم آخر دولة من دول الطوائف فيه، وهي دولة بني الأحمر ،ثم عرجت على بقاياهم في العالم اليوم وأماكن تواجدهم ، وفهرس لمعجم أسر قبيلة الأنصار في العالم وهو بداية لبحث مخطوط سينشر لاحقا بعد إتمامه إن شاء الله،

نثار الأخبار

ثم أشرت إلى حكم ابن أخت القوم، ومن انتسب إلى الأنصار بغير النسب كالولاء والمصاهرة والجوار والحلف ، ثم خصصت الحديث بعد ذلك عن آل قطب بن محمد بن نافع الأنصاري التمبكتيين من بقايا بني الأحمر ،المنتقلين من غرناطة بعد سقوطها إلى فاس ثم منها إلى الصحراء الكبرى متحدثا عن نسبهم ومناقشته ،وملحوظات في أسمائهم وألقابهم ، وذكرت حدودهم وآبارهم ، وألقيت أضواء على أقسامهم وأبنائهم وأماكن تواجدهم اليوم في العالم العربي والإسلامي ،وأشرت إلى أسباب ضعفهم وشتاتهم ،وبينت معاناتهم قديما وحديثا ، ثم ألقيت أضواء على أسرة أهل السوق من الأنصار في شمال أفريقيا وغربها ، وخصصت بعد ذلك مبحثا لتراجم بعض الأعلام البارزين من الأسرتين : آل نافع الأنصاري، وأهل السوق ،وترجمت من خلاله لثلاثين علَما من أعلامهم ، ثم أوردت ما قيل في معاناتهم وسيرتهم من شعر الشيخ الشاعر الكبير أحمد بن عبد الله الأنصاري –رحمه الله–، وأشدت بموقف من مواقف وفائهم لحكام المملكة العربية السعودية، وما جاء في مناسبة ذلك الموقف من شعر، ثم ختمته بالفهارس اللازمة وصور بعض المخطوطات والخرائط التوضيحية،وأنبه هنا إلى أننى اخترت في تحرير هذا النثار لغة عصرية سهلة يفهمها المعاصرون ومن سيأتي بعدهم - بإذن الله -وتجنبت فيه رص الكلمات من معاجم اللغة،وتقليد أسلوب الحربري في مقاماته،واستعارة عباراته، وقصص ألف ليلة وليلة . الخ، ثم شرحها في الهامش! لأنني كتبته للأحياء ،وليس للأموات.

وأعوذ بالله أن أكتب من زاوية القومية أو العنصرية العرقية، فسياج الإسلام، يجمعنا مع جميع المسلمين، وأخوة الدين ،أوثق عرى الإيمان، فالأنصار خير من يدرك أن العناية بالأنساب، يصبح اهتماما مكروها ومذموما ومخالفاً لتعاليم الدين والقيم الإنسانية النبيلة حين تترجم إلى ظلم الآخرين والتعالي عليهم واحتقارهم والضيق بوجودهم وحرمانهم من حقوقهم، ومعرفة الأنساب ليس مسوغا لظهور العنصرية والتنابز بالألقاب، فهذه خصال مذمومة سببها الجهل ونقص الإدراك وعدم معرفة القيم والمبادئ والمعايير التي يقاس بها التفاضل بين الناس، وقد جاء الإسلام، وكل الأديان السماوية قبله، لنبذ العنصرية والكراهية والتعالي والتفاخر بالانتماءات القبلية والجهوية، بل جعل معيار التفاضل وأسباب الرفعة بالتقوى (إن أكرمكم عند الله أتقاكم)؛ ثم بالقيم الثابتة، والمبنية على الإيمان بالخالق والامتثال لأوامره والتمسك بمقاصد شرعه التي تنظم العلاقات بين خلقه.

فتلك الأغراض والمقاصد المذمومة للعناية بالأنساب، والمنافية لتعاليم ديننا السمحاء، ليست من شيمنا؛ ولكنه إيضاح لحق أهدر، وإزهاق لباطل أعلن، وأسأل الله العلي القدير أن يجعل هذه المحاولة خالصة لوجهه الكريم، ولا ريب أنه يشوبها الكثير من النقص والتقصير، فما كان فيها من صواب فمن الله وتوفيقه، وما كان فيها من خطأ غير متعمد فمن نفسي القاصرة والأمّارة بالسوء والشيطان ومن نقصي وتقصيري ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

مرتضى الأنصاري الرياض ١٤١٩/٢/١٩هـ

### مشروعية تعلم الأنساب:

أصل مشروعية معرفة الأنساب من الأمور الثابتة بالكتاب والسنة وإجماع المسلمين، ثم منها ما يكون تعلمه واجبًا؛ لكونه وسيلة إلى واجب، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، ومنه ما يكون تعلمه فرض كفاية أو مستحبًّا إذا كان وسيلة إلى فرض كفاية أو مستحب. فأما الكتاب: فقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا ﴿ (١)

13

قال الإمام الحافظ أبو عمر ابن عبد البر المالكي في: الإنباه على قبائل الرواة: وفيه دليل واضح على تعلم الأنساب. (٢)

وأما السنة: فقوله صلى الله عليه وآله وسلم: " تَعَلَّمُوا مِنْ أَنْسَابِكُمْ مَا تَصِلُونَ بِهِ أَرْحَامَكُمْ؛ فَإِنَّ صِلَةَ الرَّحِم مَحَبَّةٌ فِي الْأَهْلِ، مَثْرَاةٌ فِي المَالِ، مَنْسَأَةٌ فِي الْأَثَرِ" (٣) وأما الإجماع: فقال الحافظ العيني في :عمدة القاري شرح البخاري قال أبو محمد الرشاطي (ت: ٤٤٢هـ): الحض على معرفة الأنساب ثابت بالكتاب والسنة وإجماع الأمة (<sup>\xi</sup>) .

وقد درج السلف الصالح على تعلم الأنساب والحث على معرفتها:

فروى الإمام ابن حجر العسقلاني في المطالب العالية عن سعيد بن عمرو بن سعيد بن العاص، عن ابن عباسِ رضي الله عنهما: أنه أتاه رجلٌ فقال: من أنت؟ قال: فمَتَّ له بِرَجِم بعيدةٍ، فألَانَ له القولَ، فقال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: "اعْرِفُوا أَنْسَابَكُمْ تَصِلُوا أَرْحَامَكُمْ؛ فَإِنَّهُ لَا قُرْبَ بِالرَّحِم إِذَا قُطِعَتْ وَإِنْ كَانَتْ قَرِيبَةً، وَلَا بُعْدَ بِهَا إِذَا وُصِلَتْ وَإِنْ كَانَتْ بَعِيدَةً " (°)

وقال عمر بن الخطاب رضى الله عنه" تعلموا أنسابكم تصلوا أرحامكم، ولا تكونوا كنَبط السواد إذا سُئل أحدهم: ممن أنت؟ قال: من قرية كذا، فوالله إنه ليكون بين الرجل وبين أخيه الشيء لو يَعلم الذي بينه وبينه من دِخلةٌ الرحم لَردَعه ذلك عن انتهاكه " أورده الحافظ أبو عمر بن عبد البر في :الإنباه على قبائل الرواة. (٦)

<sup>(</sup> ١ ) سورة الحجرات: ١٣.

<sup>(</sup>٢) ابن عبدالبر: الإنباه على قبائل الرواة ج ١ ص ١٥

<sup>(</sup> ٣) رواه الإمام أحمد في المسند برقم: 8855 ،والترمذي في السنن، برقم: 1979

<sup>(</sup>٤) الحافظ العيني :عمدة القاري شرح البخاري، ج ١٦ ،ص ٦٩، ط. دار إحياء التراث العربي

<sup>(°)</sup> ابن حجر في: المطالب العالية ج ٣، ص ١٠٨، والذهبي في المهذب، ج ٨ ص ٢٦٦٤

<sup>(</sup>٦) الحافظ أبو عمر ابن عبد البر في : الإنباه على قبائل الرواة، ج ١ ، ص ١٢

وتتابعت عبارات العلماء في مدح معرفة الأنساب وتعلمها:

فقال الإمام أبو محمد ابن حزم الظاهري في كتابه جمهرة أنساب العرب: علم النسب علم جليل رفيع؛ إذ به يكون التعارف. وقد جعل الله تعالى جزءًا منه تعلمه لا يسمع أحدًا جهله، وجعل تعالى جزءًا يسيرًا منه فضلًا تعلمه؛ يكون مَن جَهِلَه ناقصَ الدرجة في الفضل. وكل علم هذه صفته فهو علم فاضل، لا ينكر حقه إلا جاهل أو معاند. (١) وقال الإمام الحافظ أبو عمر ابن عبد البر في :الإنباه على قبائل الرواة: فإنه عِلْمٌ لا يليق جهله بذوي الهمم والآداب، لِمَا فيه من صلة الأرحام، والوقوف على ما نَدب إليه النبي صلى الله عليه وآله وسلم بقوله: " تَعَلَّمُوا مِنْ أَنْسَائِكُمْ مَا تَصِلُونَ بِهِ أَرْحَامَكُمْ " (٢) وقال الإمام أبو سعد السمعانى في كتاب :الأنساب:

" معرفة الأنساب من أعظم النعم التي أكرم الله تعالى بها عباده؛ لأن تشعب الأنساب على افتراق القبائل والطوائف أحد الأسباب الممهدة لحصول الائتلاف، وكذلك اختلاف الألسنة والصور، وتباين الألوان والفطر " (٣)

ولمعرفة النسب أحوال: فقد يكون واجبًا، وقد يكون فرض كفاية، وقد يكون مستحبًا، وقد فصل القول في ذلك الإمام ابن حزم في (جمهرة أنساب العرب، فقال:

( فأما الفرض من علم النسب: فهو أن يعلم المرء أن محمدًا صلى الله عليه وآله وسلم الذي بعثه الله تعالى إلى الجن والإنس بدين الإسلام هو محمد بن عبد الله القرشي الهاشمي الذي كان بمكة ورحل منها إلى المدينة؛ فمن شك فيه أهو قرشي أم يماني أم تميمي أم أعجمي فهو كافر غير عارف بدينه، إلا أن يُعذَر بشدة ظلمة الجهل، ويلزمه أن يتعلم ذلك وبلزم من صحبه تعليمه.

ومن الفرض في علم النسب أن يعلم المرء أن الخلافة لا تجوز إلا في ولد فهر بن مالك بن النضر بن كنانة، وأن يعرف أباه وأمه، وكل من يلقاه بنسب في رحم محرمة؛ لتجنب ما يحرم عليه من النكاح فيهم. وأن يعرف كل من يتصل به برحم توجب ميراثًا، أو تلزمه صلة أو نفقة أو معاقدة أو حكمه، ما؛ فمن جهل هذا فقد أضاع فرضًا واجبًا عليه لازمًا له من دينه...

<sup>(</sup>١) الإمام ابن حزم ،جمهرة أنساب العرب، ج ١، ص ٢-٣، ط. دار الكتب العلمية

<sup>(</sup>٢) الحافظ أبو عمر ابن عبد البر في :الإنباه على قبائل الرواة، ج ١ ، ص ١١

<sup>(</sup>٣) الإمام أبو سعد السمعاني في :كتاب الأنساب، ج ١ ، ص ١٨، ط. دار الجنان

وأما الذي تكون معرفته من النسب فضلًا في الجميع وفرضًا على الكفاية: فمعرفة أسماء أمهات المؤمنين.. ومعرفة أسماء أكابر الصحابة من المهاجرين والأنصار رضي الله عنهم، الذين حبهم فرض،وقد صح عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم – في الصحيحين أنه قال –: "آية الإيمان حب الأنصار،وآية النفاق بغض الأنصار"،فهم الذين أقام الله بهم الإسلام،وأظهر الدين بسعيهم ،وكذلك صح أنه –عليه الصلاة والسلام – "أمر من ولي من أمور المسلمين شيئا أن يستوصي بالأنصار خيرا،وأن يحسن إلى محسنهم ويتجاوز عن مسيئهم" رواه البخاري ومسلم.

قال علي - رضي الله عنه -: فإن لم نعرف أنساب الأنصار لم نعرف إلى من نحسن ولا عمن نتجاوز ؛ وهذا حرام، ومعرفة من يجب له حق في الخمس من ذوي القربى، ومعرفة من تحرم عليهم الصدقة من آل محمد صلى الله عليه وآله وسلم ممن لا حق له في الخمس ولا تحرم عليه الصدقة.

وكل ما ذكرنا فهو جزء من علم النسب؛ فوضح بما ذكرنا بطلان من قال: إن علم النسب علم لا ينفع، وجهالة لا تضر) انتهى نص كلام الإمام ابن حزم بتصرف يسير. (')

وإنما ذم الشرع في ذلك صنفين:

الأول: من يتوغل في علم النسب توغلًا يشغله عن العلوم الأخرى الواجبة عليه.

قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري: ( والذي يظهر: حَمْلُ ما ورد مِن ذَمِّه على التعمق فيه حتى يشتغل عما هو أهم منه، وحَمْلُ ما ورد في استحسانه على ما تقدم من الوجوه التي أوردها ابن حزم، ولا يخفى أن بعض ذلك لا يختص بعلم النسب ) (٢)

الثاني: من يتعلمه ليجعل محل افتخاره بالنسب عوضًا عن الدين، وفي ذلك ورد النهي الشرعي، وذلك في نحو قوله صلى الله عليه وآله وسلم: " وَمَنْ بَطَّأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ الشرعي، وذلك في نحو قوله صلى الله عليه وآله وسلم: " نَسبُهُ " أخرجه مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه، وقوله صلى الله عليه وآله وسلم: " لَيَنْتَهِيَنَّ أَقْوَامٌ يَفْتَخِرُونَ بِآبَائِهِمُ الَّذِينَ مَاتُوا؛ إِنَّمَا هُمْ فَحْمُ جَهَنَّمَ، أَوْ لَيَكُونُنَّ أَهْوَنَ عَلَى اللّهِ مِنَ الْجُعَلِ الَّذِي يُدَهْدِهُ الْخِرَاءَ بِأَنْفِهِ، إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ عُبِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ وَفَخْرَهَا بِالْآبَاءِ، إِنَّما هُو مُؤْمِنٌ تَقِيًّ، أَوْ فَاجِرٌ شَقِيًّ، النَّاسُ كُلُهُمْ بَنُو آدَمَ، وَآدَمُ خُلِقَ مِنْ تُرَابٍ"

(١) الإمام أبو محمد ابن حزم الظاهري في كتابه: جمهرة أنساب العرب ج١، ص٢-٣

<sup>(</sup>٢) الحافظ ابن حجر في : فتح الباري، ج ٦ ص ٥٢٧ - ٥٢٨، ط. دار المعرفة

رواه أبو داود والترمذي، فالنهي في هذه الأحاديث عن الافتخار المذموم لا عن مجرد معرفة الأنساب.

والمقصود أن يكون المرء وسطًا بين من جعل النسب شغله الشاغل وجعله معيارًا للتقويم وأساسًا للولاء والبراء بغض النظر عن التقوى، وبين من أهمل النسب وقلل من شأنه فضلا عمن حاربه وصد عن معرفته، وكلا طرفي قصد الأمور ذميم، وهذا هو التوازن الذي أشار إليه القرآن في قوله سبحانه وتعالى: ﴿وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ المورة الحجرات: ١٣

فإذا اجتمع للإنسان شرف النسب وحسن الخلق و العمل زاده النسب شرفًا، كما أن اعتزاز الإنسان بنسبه في الحق فهو أمر محمود؛ والدليل على ذلك أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم كان يفتخر بنسبه الشريف؛ فيقول: «أَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ؛ إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ الخَلْقَ فَجَعَلَنِي فِي خَيْرِهِمْ فِرْقَةً، ثُمَّ جَعَلَهُمْ بُيُوتًا فَجَعَلَنِي فِي خَيْرِهِمْ قَبِيلَةً، ثُمَّ جَعَلَهُمْ بُيُوتًا فَجَعَلَنِي فِي خَيْرِهِمْ قَبِيلَةً وَكَان يذكر أفخاذ الأنصار ويفاضل بينهم، (١) بيئنًا وَخَيْرِهِمْ نَسَبًا» رواه الترمذي وحسنه، وكان يذكر أفخاذ الأنصار ويفاضل بينهم، (١) أبو بكر الصديق رضي الله عنه أعلم الأمة بالنسب، ولذلك قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم لحسان بن ثابت رضي الله عنه أمّا أراد أن يهجو قريشًا: «لَا تَعْجَلُ؛ فَإِنَّ أَبَا بَكْرٍ أَعْلَمُ قُرَيْشٍ بِأَنْسَابِهَا، وَإِنَّ لِي فِيهِمْ نَسَبًا، حَتَّى يُلَخِصَ لَكَ نَسَبِي»، فأتاه حسان ثم رجع فقال "يا رسول الله! قد لخص لي نسبك، والذي بعثك بالحق لأسُلنَّكَ منهم كما تُسَلُ رجع فقال "يا رسول الله! قد لخص لي نسبك، والذي بعثك بالحق لأسُلنَّكَ منهم كما تُسَلُ الشعرة مِن العجين " رواه مسلم في صحيحه.

وكان للأنساب أهمية في قيام الدولة الإسلامية وتنظيمها من جوانب متعددة: كالجانب الحربي الذي اعتمد فيه النبي صلى الله عليه وآله وسلم النظام القبلي تحت الرابطة الدينية في فتح مكة (٢)، ويوم حنين، ورجوع الصحابة بنداء العباس بن عبدالمطلب رضي الله عنه، والانتصار بعد الهزيمة، وبعد أن طلب منه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم

<sup>(</sup>١) ورد ذلك في حديث صحيح عن أبي حميد الساعدي في البخاري برقم: 3791،ومسلم برقم: 1392

<sup>(</sup> ٢)كان شعار المهاجرين:يا بني عبدالرحمن،وشعار الخزرج:يا بني عبدالله،وشعار الأوس:يابني عبيدالله،انظر سيرة ابن هشام ج ٢، ص ٢. ١٠٤ متعقيق السقا،والأبياري والشلبي ط٢، ١٣٧٥هـ، مكتبة ومطبعة البابي الحلبي.

قائلا: يا عباس، اصرخ، يا معشر الأنصار، يا معشر أصحاب السمرة، فأجابوا جميعا، لبيك، لبيك، ابيك، البيك، البيك

ولم يستقم القتال يوم الحديقة لخالد بن الوليد رضي الله عنه،ضد مسليمة الكذاب في فتح اليمامة،عندما اعتمد الوحدة القتالية؛ فلما رتب جيشه على الأساس القبلي كان النصر حليفه (٢) ،ووضع عمر بن الخطاب رضي الله عنه الدواوين على الأساس القبلي؛ حيث أمر بأن يتم ترتيب قوائمها بحسب الأنساب والمنازل، فاستدعى ثلاثة ممن لهم معرفة بأنساب الناس هم: جبير بن مطعم، وعقيل بن أبي طالب، ومخرمة بن نوفل رضي الله عنهم، فوضعوا الدواوين بحسب الأنساب والمنازل (٣)

فإذا تقرر ذلك: فإن علم الأنساب من العلوم الشريفة، ولا يجوز محاربته ولا الصد عن معرفته والبحثِ عنه فضلًا عن تعلمه، خاصة في هذا العصر الذي عزف فيه أكثر الناس عن هذا العلم الشريف، وأصبح كثير منهم لا يعلمون من أنسابهم ما يصلون به أرحامهم، ويجب على المسلم أن يتقي الله فيما يقول، وألا يبادر بإنكار ما لا يعلم. ومن أفضل من كتبوا عن فضل وفائدة علم النسب ، هو العلامة أبو العباس أحمد بن علي القلقشندي ( المتوفى: ٨٢١ هـ) ، وقد قمت باقتباس بعض ما كتبه في كتابه: ( نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب ) .

قال القلقشندي في فضل علم الأنساب: لا خفاء أن المعرفة بعلم الأنساب من الأمور المطلوبة ، والمعارف المندوبة ؛ لما يترتب عليها من الأحكام الشرعية ، والمعالم الدينية ، فقد وردت الشريعة المطهرة باعتبارها في مواضع.

منها: العلم بنسب النبي . صلى الله عليه وسلم . وأنه النبي القرشي الهاشمي الذي كان بمكة وهاجر منها إلى المدينة ، فإنه لابد لصحة الإيمان من معرفة ذلك ، ولا يُعذر مسلم في الجهل به ، وناهيك بذلك.

ومنها: التعارف بين الناس حتى لا يعتزي أحد إلى غير آبائه ، ولا ينتسب إلى سوى أجداده ، وإلى ذلك الإشارة بقوله تعالى: " يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى

<sup>(</sup>۱) انظر السابق:سيرة ابن هشام ج ۲ ، ص، ٤٤٥

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية لابن كثير ج ٦ ،ص ٣٥٧، ط ١ ،١٤٠٨ه دار إحياء التراث

<sup>(</sup> $^{7}$ ) ابن كثير في البداية والنهاية ج  $^{7}$ ، ص  $^{10}$ 1، وكتاب السياسة الشرعية جامعة المدينة المنورة العالمية مرحلة الماجستير ص  $^{7}$ 1، الموسوعة الشاملة.

وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا " الحجرات : ١٣ ، وعلى ذلك تترتب أحكام الورثة فيحجب بعضهم بعضاً ، وأحكام الأولياء في النكاح فيقدم بعضهم على بعض ، وأحكام الوقف إذا خص الواقف بعض الأقارب أو بعض الطبقات دون بعض ، وأحكام العاقلة في الدية حتى تضرب الدية على بعض العصبة دون بعض وما يجري مجرى ذلك ، فلولا معرفة الأنساب لفات إدراك هذه الأمور وتَعذّر الوصول اليها.

ومنها اعتبار النسب في الإمامة التي هي الزعامة العظمي ، وقد حكى الماوردي في الأحكام السلطانية الإجماع على كون الإمام قرشياً ثم قال: ولا اعتبار بضرار حيث شذ فجوزها في جميع الناس ، فقد ثبت أن النبي . صلى الله عليه وسلم . قال: " الأئمة من قريش " ولذلك لما اجتمع الأنصار يوم وفاة رسول الله . صلى الله عليه وسلم . في سقيفة بني ساعدة وأرادوا مبايعة سعد بن عبادة الأنصاري احتج عليهم الصدِّيق . رضي الله تعالى عنه . بهذا الحديث فرجعوا إليه وبايعوه ، وقد رويَ أنه . صلى الله عليه وسلم . قال: " قدموا قريشاً ولا تتقدموها . " قال أصحابنا الشافعية: فإن لم يوجد قرشى اعتبر كون الإمام كنانياً من ولد كنانة بن خزيمة ، فإن تعذر ، اعتبر كونه من بني إسماعيل . عليه السلام . فإن تعذر ، اعتبر كونه من بني اسحاق ، فإن تعذر اعتبر كونه من جُرهم لشرفهم بصهارة إسماعيل ، بل قد نصوا أن الهاشمي أولى بالإمامة من غيره من قريش . فلولا المعرفة بعلم النسب لفاتت معرفة هذه القبائل وتعذر حكم الإمامة العظمي التي بها عموم صلاح الأمة ، وحماية البيضة ، وكف الفتتة ، وغير ذلك من المصالح. ومنها اعتبار النسب في كفاءة الزوج للزوجة في النكاح عند الشافعي ، حتى لا يكافئ الهاشمية والمطلبية غيرها من قريش ، ولا يكافئ القرشية غيرها من العرب ممن ليس بقرشى ، وفي الكنانية وجهان أصحهما أنه لا يكافئها غيرها ممن ليس بكناني ولا قرشي، وفي اعتبار النسب في العجم أيضاً وجهان أصحهما الاعتبار، فإذا لم يعرف النسب تعذرت معرفة هذه الأحكام ، ومنها مراعاة النسب الشريف في المرأة المنكوحة فقد ثبت في الصحيح أن النبي . صلى الله عليه وسلم . قال: " تنكح المرأة لأربع: لدينها ، وحسبها ، ومالها ، وجمالها "فراعى . صلى الله عليه وسلم . في المرأة الحسب وهو الشرف في الآباء.

ومنها: التفريق بين جريان الرق على العجم دون العرب على مذهب من يرى ذلك من العلماء ، وهو أحد القولين للشافعي . رضي الله عنه . فإذا لم يعرف النسب تعذر عليه

ذلك إلى غير ذلك من الأحكام الجارية هذا المجرى ، وقد ذهب كثير من الأئمة المحدثين والفقهاء كالبخاري وابن اسحاق والطبري إلى جواز الرفع في الأنساب، احتجاجاً بعمل السلف فقد كان أبو بكر الصدِّيق . رضي الله عنه . في علم النسب بالمقام الأرفع والجانب الأعلى ، وذلك أول دليل وأعظم شاهد على شرف هذا العلم وجلالة قدره . وقد صنف في علم الأنساب جماعة من جملة العلماء وأعيانهم كأبي عبيدة والبيهقي وابن عبد البر وابن هرم ،وغيرهم وهو دليل شرفه ورفعة قدره . انتهى كلام القلقشندي. (١)

(١) أبو العباس أحمد بن على القلقشندي في كتابه: نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب ج١، ص ٦- ١٠ بتصرف

### مناقشة بعض المفاهيم الخاطئة عن الأنصار

# أولاً: مفاهيم خاطئة حول عامة الأنصار

هناك مفاهيم خاطئة حول الإنتساب إلى ذلك الجيل الأول من أنصار المصطفى صلى الله عليه وسلم فبعض الناس من غير الأنصار يتعجب في القرن الواحد والعشرين عندما يشار إلى شخص بأنه من هذه السلالة الفاضلة أما أن ينتسب غيره إلى قحطان بن هود فهذا أمر مألوف ومستساغ عقلا وشرعا ؟! مع العلم أن كثيرًا من هؤلاء هم من أهل العلم الذين يعرفون ماقاله رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أهل مصر بأن لهم نسبا وصهرا، وليت شعري كم بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وإسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام فقد صار لأهل مصر نسب مع الرسول صلى الله عليه وسلم؛ لأن أم إسماعيل هاجر مصرية والرسول صلى الله عليه وسلم ينتهى نسبه إلى إسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام ، ويجهل بعض هؤلاء عن قصد أو عن غير قصد أن الأنصار إضافة إلى مشاركتهم في الفتوح الإسلامية والتي امتدت إلى الهند شرقا وإلى الأندلس ( أسبانيا +البرتغال ) غربا واستقر كثير منهم هناك ، إضافة إلى ذلك نالهم اضطهاد معروف في التاريخ على يد يزيد (١) بن معاوية الذي امتنع كثير من الأنصار من مبايعته لمخالفة معاوية رضى الله عنه لشرط الحسن بن على رضى الله عنهما عندما تنازل له عن الخلافة وحقن دماء المسلمين . وهناك فهم خاطىء من جانب بعض من ينتسبون إلى هذه السلالة حيث يعتقد بعضهم أن مجرد هذا النسب الشريف يكفى ليكون من أهل الله وخاصّته الذين أعفوا من التكاليف الشرعية ،وكل منهم يقول اصبروا حتى تلقونى على الحوض، وبنسى المسكين أن أبا لهب عم الرسول صلى الله عليه وسلم في النار ،وأن عمه أبا طالب تحت قدميه يوم القيامة جمرة من النار يغلى منها دماغه مع حبه للرسول صلى الله عليه وسلم ودفاعه عنه ومَنْع قريش من إيذائه ،وينسى هؤلاء عن جهل أو قصد قوله تعالى: { والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان ألحقنا بهم ذريتهم وما ألتناهم من عملهم من شيء كل امرىء بما كسب رهين } الطور ٢١.

وقد يوجد قلة من أبناء الأنصار ،ممن يتغنون بفضائل الأنصار ومناقبهم، متناسين كذلك أن فضل هذا النسب،وشرفه، لايناله من الأنصار، إلا من سار على درب هؤلاء ونصر

انظر وفاء الوفاء ١٢٥/١ وما بعدها والأنصار في معجم قبائل الحجاز للشيخ عاتق البلادي .

الإسلام بسيفه ولسانه وقلمه وفكره وبكل ما يستطيع وبهذا يكون له شرف وفضل الانتساب إليهم .

21

وتثار في هذا الأمر بعض الشبهات والمغالطات،التي تعود للأثرة التي اخْتُصَّ بها الأنصار،والتي تعد من معجزات نبينا المصطفى صلى الله عليه وآله وسلم ،حيث أخبر أنها ستصيب الأنصار بعده، وقد أصابتهم، كما أخبر، ومن تلك الشبهات:

1-أن يقال لك: كل ما ورد من فضائل الأنصار ومناقبهم في الكتاب والسنة، فهو خاص بالرعيل الأول من الأنصار ، ولا يشمل أبناء هم وذرباتهم اللاحقة!

فنقول له: لقد حجرت واسعا؛ بل هو فضل من الله ونعمة، يعم كل مسلم على وجه الأرض، إذا تحقق فيه شرط النصرة لله ولرسوله وللدين الحق إلى قيام الساعة،فإذا كان من سلالة الأنصار فما الذي يخرجه من هذا العموم؟ بل هو من باب الأولى، للآية السابقة في سورة الطور آية ٢١، وهي قوله تعالى: { والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان ألحقنا بهم ذريتهم وما ألتناهم من عملهم من شيء كل امرىء بما كسب رهين } والأنصار أعرف الناس بأن كل ما يمكن أن يذكر في باب مناقب الأنصار وفضلهم؛ فإنما هو عام في كل من نصر الدين الحق،سواء من الأنصار أو من غيرهم من المسلمين، ولا عبرة بما انحرف من الفطر وتغير من الأخلاق،ويدركون في الوقت نفسه عظم المسئولية الملقاة على عواتق الأنصار وأجيالهم خاصة؛ ليكونوا أهلا لأن تشملهم تاريخهم العريق والمشرّف ورغم المناقب المخلدة لهم ولأجيالهم في الكتاب والسنة فغيرهم أحرى ألا يقوم بها،ومع ذلك فمن كل قاعدة استثناء،(وَمَن لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُور) سورة النور، ٤٠ ،وذلك أيا كانت فصيلته التي تؤيه..!

٢- أن يقال لك: أنت تبالغ ،وتضفي العصمة على الأنصار وأبنائهم!

والرد عليه من مسلمة بدهية وهي أن ما يذكر من فضائل الأنصار، لا تعني بحال من الأحوال العصمة والخلو من الأخطاء والعيوب بكلا ببل يوجد فيهم من العيوب والأخطاء ما يوجد في غيرهم من البشر ،فليسوا استثناء بأية حال، فناسب تعليم أبناء الأنصار ما شرف الله به آباءهم وأجدادهم،وما خصهم به رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، على سبيل التحدث بنعمة الله ، ولكى تهتم أجيالهم بتوارثها وتناقلها بينهم وتوريثها جيلا

بعد جيل، وليست بنافعة لفاسدهم، ومفسدهم، وضالهم، ومضلهم، ومنتكسهم..، إلا أن يتوب توبة نصوحا ،أو يمنح حسن الخاتمة من رب العزة والجلال..!

٣-قد يتمثل محب بقول ابن الرومى:

لئن فخرت بآباءٍ ذوي حسب @ لقد صدقت ولكن بئس ما ولدوا

فأقول: نعم صدقت، ونحن نؤمن بأفضلية كل قرن سابق للاحق،كما أخبر الصادق المصدوق صلى الله عليه وآله وسلم؛ولكننا نحث أبناءنا وأجيالنا على التأسي بأجدادهم،واتخاذهم قدوات، فنعرفهم بأخلاقهم وسماتهم ليحذوا حذوهم، ولا يتصور التأسي بمجهول،كما نرجو أن يكونوا ممن صدق فيهم قوله تعالى: ( وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ نُرِيَّتُهُمْ بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَمَا أَلَتْنَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُّ امْرِئٍ بِمَا كَسَبَ رَهِينٌ ) سورة الطور، ٢١

ولكلا الفريقين أسوق الأحاديث النبوية الشريفة الواردة في الصحيحين ليعرف كل منهم ماله وما عليه من الحقوق حيث لم تنقطع وصية الرسول صلى الله عليه وسلم بالأنصار حتى آخر حياته.

### ثانيا: مناقب الأنصار في الكتاب والسنة:

وأبدأ ببعض الآيات القرآنية التي ذكر فيها فضل الأنصار ومنها:

قوله تعالى: { والذين تبوءوا الدار والإيمان من قبلهم يحبّون من هاجر إليهم ولايجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون } الحشر ٩.

ومنها قوله تعالى : { فإن يكفر بها هؤلاء فقد وكلنا بها قوما ليسوا بها بكافرين } ٨٩ الأنعام.

ومنها قوله تعالى: { والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه وأعد لهم جنات تجري تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا ذلك الفوز العظيم } التوبه ١٠٠٠.

وقوله تعالى { لقد تاب الله على النبي والمهاجرين والأنصارالذين اتبعوه في ساعة العسرة من بعدما كاد يزيغ قلوب فريق منهم ثم تاب عليهم إنه بهم رؤوف رحيم } التوبة ١١٧.

ومن الأحاديث النبوية الشريفة في فضل الأنصار وهي كلها في الصحيحين مايلى: عن أنس رضي الله عنه قال قالت الأنصار يوم فتح مكة وأعطى قريشا: والله إن هذا لهو العجب إن سيوفنا تقطر من دماء قريش وغنائمنا ترد عليهم فبلغ ذلك النبي صلى الله عليه وسلم فدعا الأنصار قال: فقال: (ما الذي بلغني عنكم) وكانوا لايكذبون - فقالوا: هو الذي بلغك قال: (أولا ترضون أن يرجع الناس بالغنائم إلى بيوتهم وترجعون برسول الله صلى الله عليه وسلم إلى بيوتكم لو سلكت الأنصار واديا أو شعبا لسلكت وادي الأنصار أو شعبهم) رواه البخاري. وعن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أو قال أبو القاسم صلى الله عليه وسلم ( لوأن الأنصار ولولا الهجرة لكنت امرأ من الأنصار رواه البخاري.

وعن البراء رضي الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم أو قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: (الأنصار لا يحبهم إلا مؤمن ولا يبغضهم إلا منافق فمن أحبهم أبغضهم أبغضهم أبغضه الله) رواه البخاري.

وعن أنس رضي الله عنه عن النبي صلىالله عليه وسلم قال: (آية الإيمان حب الأنصار وآية النفاق بغض الأنصار) رواه البخاري.

وتحت باب قول النبي صلى الله عليه وسلم للأنصار أنتم أحب الناس إليّ أورد البخاري الحديث التالي:-

عن أنس رضي الله عنه قال رأى النبي صلى الله عليه وسلم النساء والصبيان مقبلين قال حسبت أنه قال من عرس فقام النبي صلى الله عليه وسلم ممثلا(١) فقال: (اللهم أنتم من أحب الناس إلي قالها ثلاث مرار) رواه البخاري ومسلم وعن زيد بن أرقم قالت الأنصار: لكل نبي أتباع وإنّا قد اتبعناك فادع الله أن يجعل أتباعنا منا فدعا به "رواه البخاري .

وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم للأنصار: ( إنكم ستلقون بعدي أثرة(٢) فاصبروا حتى تلقوني وموعدكم الحوض) رواه البخاري . وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال كانت الأنصار يوم الخندق تقول:

(1) أي منتصبا قائما .

<sup>(2)</sup> أثرة : أي أن الناس سيقدمون عليكم أنفسهم ويستأثرون بالمصالح والأمور دونكم ويفضلون أنفسهم عليكم .

على الجهاد ما حيينا أبدا

نحن الذين بايعوا محمدا

فأجابهم (٣): (اللهم لا عيش إلا عيش الآخرة فأكرم الأنصار والمهاجرة) رواه البخاري .وعنه أيضا قال مرّ أبو بكر والعباس رضي الله عنهما بمجلس من مجالس الأنصار وهم يبكون فقال ما يبكيكم قالوا: ذكرنا مجلس النبي صلى الله عليه وسلم منا فدخل على النبي صلى الله عليه وسلم فأخبره بذلك ، قال فخرج النبي صلى الله عليه وسلم وقد عصب على رأسه حاشية برد قال فصعد المنبر و لم يصعده بعد ذلك اليوم فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: (أوصيكم بالأنصار فإنهم كرشي(١) وعيبتي (١) وقد قضوا الذي عليهم وبقي الذي لهم فاقبلوا من محسنهم وتجاوزوا عن مسيئهم) رواه البخاري ومسلم. وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم وعليه ملحفة متعطفا بها على منكبيه وعليه عصابة دسماء حتى جلس على المنبر فحمد الله و أثنى عليه ثم قال: (أما بعد أيها الناس فإن الناس يكثرون وتقل الأنصار حتى يكونوا كالملح في الطعام فمن ولى منكم أمرا يضر فيه أحدا أو ينفعه فليقبل من محسنهم ويتجاوز عن مسيئهم).

رواه البخاري(٣) ، ومسلم وعن زيد بن أرقم قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (اللهم اغفر للأنصار ولأبناء الأنصار وأبناء أبناء الأنصار) رواه مسلم.

وعلى الأجيال المتعاقبة من الأنصار إذا أرادوا أن يكون لهم شرف النسب وأن يشملهم هذا الدعاء النبوي الشريف أن يسيروا على نهج آبائهم وأجدادهم وسلفهم في نصرة الإسلام والتمسك بسنة الرسول صلى الله عليه وسلم واتباع الشرع الذي جاء به وعدم الإبتداع فيه .

وهنا قد يرد سؤال مشروع من قبيل هل ينتفع الإنسان بعمل غيره؟ كالأبناء وهل ينتفعون بعمل الآباء؟

والأدلة الصحيحة متظافرة على انتفاع الإنسان بعمل غيره ، ومنه انتفاع الأبناء الصالحين بعمل آبائهم..

<sup>(3)</sup> أي النبي صلى الله عليه وسلم .

<sup>(</sup>١) كرشي : أي بطانتي وخاصتي ، وجماعتي وصحابتي الذين أطلعهم على سري وأثق بهم واعتمد عليهم .

<sup>(2)</sup> عيبتي : أي موضع سري ،واستعار الكرش والعيبة لأن المجتر يجمع علفه في كرشه والرجل يضع ثيابه في عيبته .

<sup>(3)</sup> انظر فقه هذين الحديثين الشريفين على صـ٣٠-٣١ من هذا الكتاب.

### قال تعالى:

نثار الأخبار

{وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَمَا أَلَتْنَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُ امْرِيِ بِمَاكَسَبَ رَهِينٌ} سورة الطور (٢١)

25

وقال أيضا: (وكان أبوهما صالحا) سورة الكهف(٨٢)

وقال: رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن الله ليرفع ذرية المؤمن إليه في درجته وإن كانوا دونه في العمل لتقر بهم عينه ثم قرأ: { والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان } الآية ثم قال: وما نقصنا الآباء بما أعطينا البنين" السلسلة الصحيحة ٢٤٩٠ وإذا كان أتباع الأنصار يشملهم فضلهم وإحسانهم ويستفيدون منه فأبناؤهم من باب الأولى،وعن زيد بن أرقم قالت الأنصار" يا رسول الله لكل نبي أتباع وإنا قد اتبعناك فادع الله أن يجعل أتباعنامنا فدعا به فنميت ذلك إلى ابن أبي ليلى قال قد زعم ذلك زيد" صحيح البخاري ٣٥٧٦

وذكر الماضي المشرف والتاريخ المجرد لا يقدح في عمل الإنسان ولا يتناقض مع العمل للحاضر والمستقبل ولا يمنع من التأسيس عليه ،والمعيب هو أن يتقاعس الإنسان ويتواكل على عمل الآباء متغنيا به:

إن الفتى من يقول كان أبي!!؟

ليس الفتى من يقول هاأنا ذا

وهذا شاذ وخارج سياق الإيراد.

### ومن مناقب الأنصار عامة:

١- أن الله عزوجل هو سماهم: الأنصارفي قرآن يتلى إلى قيام الساعة، وخصهم بذلك، فضلا منه ونعمة، كما خص قريشا بالنبوة..

٢- خلد الله ذكرهم سبحانه وتعالى في كتابه العزيز لنصرتهم لرسول الله صلى الله
 عليه وآله وسلم ودعوته.

٣- زكاهم الله عز وجل في آيات تتلى إلى قيام الساعة منها قوله تعالى: (فَإِن يَكْفُرْ بِهَا هُؤُلَاءِ فَقَدْ وَكَّلْنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُوا بِهَا بِكَافِرِينَ ) سورة الأنعام (٨٩)، وقوله تعالى: (وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ) سورة الحشر (٩)
 ٤- خصهم الله بهجرة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم إليهم

٥-خصهم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بنفسه الشريفة،واختار لهم نفسه المعصومة،ولم يختر لهم لعاعة الدنيا التي تألف بها أقواما،ولولا الهجرة لكان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم امرءا من الأنصار.

٦-أنهم من أحب الناس إلى النبي ﷺ

٧-من أحبهم أحبه الله ،ومن أبغضهم أبغضه الله.

٨-أخوال النبي ﷺ وأخوال جده عبدالمطلب

٩-هم أول من آوى وأول من نصر

١٠- هم بطانة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم، وخاصته، وجماعته.

11-لو سلك الناس واديا أوشعبا، وسلك الأنصار واديا أوشعبا، لسلك رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وادي الأنصار.

١٢-هم موالى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، وليس لهم مولى إلا الله ورسوله.

١٣-هم موضع سره وأمانته صلى الله عليه وآله وسلم

١٤ - دعا لهم النبي ﷺ بالمغفرة،ودعا لأبنائهم ،ودعا لأبناء أبنائهم،واستغفر لهم.

10-أحب الرسول صلى الله عليه وآله وسلم مدينتهم،ودعا لها بضعفي ما في مكة من البركة،وأحب الموت فيها ،فأعطاه الله ذلك.

١٦-خير الدور دور الأنصار ،فثبتت الخيرية لهم.

١٧- حبهم من علامات الإيمان ويغضهم من علامات النفاق.

١٨ - منهم أربعة جمعوا القرآن:زيد،وأبي،ومعاذ،وأبوزيد.

١٩ - منهم غسيل الملائكة حنظلة.

٢٠-منهم من اهتز عرش الرحمن لموته:سعد بن معاذ.

٢١-منهم عاصم بن ثابت الذي حمته الدبر.

٢٢-منهم من وزنت شهادته بشهادة رجلين:خزيمة بن ثابت.

٢٣-القبيلة الوحيدة التي حدد رسول الله ﷺ فروعها.

٢٤ - من أخافهم أخافه الله، جلت قدرته، ومن أراد بهم سوءا أذابه الله في النار، كما يذوب الملح في الطعام، وكما يذوب الرصاص في النار.

٢٥-من آذاهم فهو ملعون،وله عذاب شديد،ولا يقبل له عمل.

### ثالثا : مفاهيم خاطئة عن عشيرة آل نافع من بنى نصر خاصة:

كانت مملكة غرناطة آخر الممالك الإسلامية في بلاد الأندلس وقد صمدت قرابة قرنين من الزمان ، رغم ضربات العدو الغازي الموجعة، والحصار الخانق الذي دام قرابة ثمانية شهور، ورغم صرخات الإستغاثة من حكامها لإخوانهم في الدين من الشرق والغرب، ورغم استقبالها لجميع اللاّجئين إليها من سائر الممالك الأنداسية الأخرى ؛ التي توالى سقوطها ، بالإضافة إلى استقطابها لعدد من المغاربة الذين جلبتهم طبيعتها الساحرة وحدائقها الجميلة ، ورغم ذلك كله فإنه يحلو لبعض الأكادميين بالذات توجيه اللوم الشديد لحكام غرناطة ؛ بل واتهام بعضهم بالخيانة! وكأن دول وإمارات الطوائف الأندلسية الأخرى لم تسقط قبلها - كقرطبة ، وأشبيليا ،وطليطلة،وقشتالة ..!، وللمتابع أن يسأل: أين قصص سقوط بقية الأقاليم ..وأين قصص التباكي على قرطبة وقشتالة وطليطلة . إلخ، وهل فقدنا غرناطة بين عشية وضحاها؟ أليس بين سقوط طليطلة وغرناطة ٠٠٠ سنة ؟ ولماذا غرناطة تحديدا تحت هذا المجهر غير المنصف؟ ألم تسقط بغداد على يد المغول قبلها !؟ ألم تسقط القدس على يد النصارى أكثر من مرة؟ وهي اليوم في قبضة اليهود؟! أم نسيت مصيبتها؟ ولم يعد عندنا ما نبكيه سوى غرناطة ؟! ولو أن منصفا أراد رصد الحقيقة لم يجد اللوم والإهمال متوجها لغير سلاطين الخلافة العثمانية، وسلاطين دول المغرب المجاورة لغرناطة ،وكيف يتصور بقاء مدينة غرناطة في تلك البلاد بعد سقوط جميع المدن الأندلسية الأخرى، وتخاذل أو تجاهل بقية المسلمين في الشرق والغرب للوضع في الأندلس بشكل عام ،والعجيب أن ما كان يستحق الثناء والتمجيد وهو صمودها آخر قلعة للإسلام صار ذما وعد إهمالا وتضييعا!.

وكان آخر حكام غرناطة أبو عبد الله محمد الثاني عشر ،والذي نزح إلى فاس واستقر بها مع أسرته ، وأورد المقري في نفح الطيب طرفا من أخباره وقابل في فاس ذريته عام (١٠٢٧ هـ) (١)،وقد نزح منهم آخرون إلى قلب الصحراء الكبرى منهم الآن أحياء عظيمة مشهورة مثل أبناء الشيخ نافع الملقب عند أهل الصحراء ب( إِنْفا ) الأنصاري وغيرهم . (١) ولقد كادت ذريته أن تذوب في القبائل الطارقية لولا اشتغالهم بالعلم وحفظهم

(١) انظر نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب لأحمد المقري التلمساني ( ١٤٠٨ - ٥٤٩ ) ط ١٤٠٨ هـ

ر(۲) انظر فتح الشكور في معرفة أعيان علماء التكرور للطالب محمد البرتلي الأنصاري الولاتي ص١٩٦، ١٨١، ١٩٦٠ وغيرها ، الطبعة الأولى ١٩٨١ م .

لأنسابهم وأخبارهم وأيّامهم وقد ساعدهم على ذلك عدم الإختلاط بغيرهم، ومنعهم من تزويج أو التزوّج من الآخرين ، وتلك أمور مشهورة عنهم . وأدمجهم بعض الكتاب في الطوارق لجوارهم لهم في الصحراء وإجادتهم للغة الطوارق التي يجيدها غالبية سكان تلك الصحراء عربهم وعجمهم ، مع أنهم يشيرون إلى أصلهم الذي يرجعون إليه، وهم أنصار النبي صلى الله عليه وسلم سكان المدينة المنوّرة ، ومن هؤلاء على سبيل المثال : الشيخ محمود شاكر في رسالة له وآخر عن مالي (١) ، والدكتور محمد سعيد القشاط في كتابه: التوارق عرب الصحراء الكبرى (٢) ، وبول مارتي في كتابه: كنتة الشرقيون الذي ترجمه محمد ولد ودادي (٣) وغيرهم؛ بينما أفردهم بول مارتى بكتاب منفرد ضمن الإتحاديات العربية الثلاث الرئيسة في الصحراء الكبرى لكنه لم يترجم حتى الآن وهو بعنوان : من عرب مالى: ( الأنصار كل إنتصر ) وظهر من خلال ما أورده من معلومات تغلب عليها الدقة أنه لم يقصد من دمجهم مع الطوارق في كتابيه (كنتة الشرقيون والبرابيش ) دمج النسب والدم وإنما الدمج الإقليمي فحسب، لأنه استهل كتابه المشار إليه بقوله بعد أن أشار إلى أن معلوماته عنهم مبنية على الوثائق: (كل إنتصر - الأنصار - هم من سلالة مساعدي الرسول ..) وذكر أنهم قدموا من فاس وبيّن بالتفصيل سير الرحلة منها إلى باقى أجزاء الصحراء وزواج جدهم من إمرأة طارقية وبداية تحول لغة أبنائه من العربية إلى الطارقية ، وتحدث عن الشيخ نافع الأنصاري وأبنائه ومكان قبره، وحفيده قطب الدين بن محمد بن نافع وأبنائه ونشره للإسلام وبذور الحضارة والتقدم الإقتصادي في المنطقة ، وحروبهم مع كنتة ، وأهم القادة من الأنصار وقتالهم للمستعمر الفرنسي، كما تحدث عن الأنصار الشرقيين وقادتهم وذكر منهم: الشيخ محمد الأمين الملقب ب (حلاي) وابنه الشيخ: إبراهيم والشيخ: محمد الطاهر الملقب: (حمتال)، وأشار إلى تفرق الأنصار من آل نافع بعد موت القائد والسلطان :محمد على الأنصاري الملقب ب: (إنغونا) وانقسامهم إلى شرقيين وغربيين ، وأشاد برسالة الأنصار المقدسة وهي: نشر العلم وتدريس الدين واللغة العربية، وتعرض للتقسيمات الطبقية لديهم وهي طبقة الأصل وهم الأسياد وطبقة الأحلاف وطبقة الأتباع

<sup>(</sup>١) سلسلة مواطن الشعوب الإسلامية في إفريقية ١٤ ، مالي ، تأليف نافذ أيوب بيتلو ومحمود شاكر ص٦٩ .

<sup>(</sup>٢) التوارق عرب الصحراء الكبرى للدكتور محمد سعيد القشاط ص٢٣ وأماكن أخرى متفرقة . الطبعة الثانية ١٩٨٩ م .

<sup>(</sup>٣) كنتة الشرقيون تأليف بول مارتي ترجمة محمد محمود ولد ودّ ادي ص٦٣ ، ٩٢، ٨٤، ٩٢، ٩١، ١٠٩ ، ١٢٩ ، ٢٢٧ وغيرها .

وطبقة العبيد والخدم وإحصائيات عن الأفراد والممتلكات، كما بين وسم أنعامهم وآبارهم وأراضيهم وشجرة النسب. الخ من المعلومات الضافية عن الأنصار كما أوردها الباحث في الإدارة الفرنسية بول مارتي (١).

ويلاحظ تطابق كبير بين ما ذكره بول مارتي عن الأنصار (كل إنتصر) وبين ما أوردناه عن كبار السن منهم وبعض الروايات الشفهية الموثقة .

ولعل أهم منحنى في تاريخهم بدأ عند أبناء قطب بن محمد بن نافع الأنصاري ،عند ما تزوج أحدُهم وهو الشيخ الحاج عبد الله (بلة): – وهو نحت من عبد الله للتدليل وذلك كثير ومنتشر عندهم بن الشيخ قطب الدين أو قطب الإسلام ،إمرأة طارقية اللسان في حينه، وهي عربية الأصل من أسرة يعود نسبها إلى سادتنا الأشراف،وتحول لسانهم في حينه إلى تماشق،وهم اليوم استعادوا لغتهم الأصلية ولا يتحدثون بغيرها، وظلّت في قومها لسفر زوجها لأداء فريضة الحج ، وهي السفرة التي لم يعد منها ؛ حيث تزوّج امرأة أخرى مصرية بعد حجه وظلّ هناك إلى أن مات ودفن في مصر قبل أن يرجع إلى الصحراء ولهذا لقب : بررالحاج»، وقيل لم يتزوج في مصر ، بل بقي فيها بدون زواج إلى أن وافته منيته فيها والله أعلم.

وهنا معلومة جديدة حبذا لو يتأكد منها الإخوة في ليبيا من خلال كبار السن من أهل الكفرة وموروثهم الثقافي، والمعلومة هي:

( والعلامة الحاج عبد الله بن محمد قطب بن محمد بن نافع الخزرجي الأنصاري الأندلسي الملقب بسيدي الحاج دفين الصحراء الليبية قرب واحة الكفرة.) (٢) ونص بول مارتي في كتابه عن الأنصار بالقول: (كان بدوره وليّاً صالحا ، وقد توفي إثر عودته من أداء فريضة الحجّ، وذلك في واحة غير محدّدة المكان في شمال ليبيا في اتّجاه "كَفْرَه") (٣)

فالمتداول في أسرتنا أن جدنا الشيخ الحاج عبدالله (بلة) بن قطب (غتبو) توفي في مصر وليس في ليبيا، وأيد ذلك الباحث الأستاذ أيمن السيسي في كتابه: من نواكشوط إلى

<sup>(</sup>١) انظر أصل الكتاب بالفرنسية وترجمته باللغة العربية من أحد مكاتب الترجمة المعتمدة بالرياض في مكتبة المؤلف .

<sup>(</sup> ٢) الأنصار في ليبيا ودورهم الحضاري والثقافي إعداد: محمَّد الشَّيخ الأنصاري (بحث مقدم لجمعية الأنصار للتراث الإسلامي والحضاري) { ٢٠١٣م } { أوباري ليبيا } { ٢٠١٢م }

<sup>(</sup>٣) انظر أصل الكتاب بالفرنسية وترجمته باللغة العربية من أحد مكاتب الترجمة المعتمدة بالرياض في مكتبة المؤلف ص٨.

تمبكتو، وأكد عدم دقة القول بوفاته في ليبيا ونقل قولا منسوبا للمستشرق الإنجليزي: هنري نوريس، في تحقيقه لمخطوط ابن النجيب الشنقيطي بأن الحاج عبدالله المشهور بسيدي الحاج بلّة الأنصاري مدفون في الواحات الليبية قرب واحة الكفرة، وعلق عليه بالقول: حسب التدقيق والبحث التاريخي غير دقيق.

وأكد في كتابه المذكور تعليقا على ما اطلع عليه حول دفن الشيخ الحاج عبدالله (بلة) في مصر، وقال ولمعرفتي بواحات الصحراء تأكدت بالفعل من وجود جسده الطاهر في مصر،أما الواحة فاسمها "قارة أم الصغيرة" أو الجارة في النطق المصري، ويوجد بها مقامان لشيخين، يقول أهل الواحة أنهما من الحجاج المغاربة، الأول هو سيدي ياجا، والثاني سيدي عبدالله، حتى بداية القرن العشرين كانت قوافل الحج أو ما يعرف ب"ركب الحج المغاربي "، والشنقيطي – من موريتانيا الحالية – والتكروري القادم من بلاد التكرور والمغرب وغرب أفريقيا تمر بهذه الواحة، وأشار إلى أن الحاج عبدالله كان معه شاب مصري في خدمته ورعايته تبركا به! (١)

وأما بخصوص دفن الجد الحاج عبدالله الملقب (بلة) في صحراء الكفرة بليبيا في نظري لا مشاحة في الاصطلاح فإن مصر تشمل أجزاء كبيرة قبل الحدود المصطنعة من المستعمر الانجليزي وغيره وخاصة في تلك الحقب من الزمن (٢)

ومن هنا أخذ أبناؤه «أبناء الشيخ الحاج بلة» من بعده يذوبون في أخوالهم ، مكتسبين اللسان الطارقي «تَمَاشَقْ». وبداية قصتهم معها متواترة ومشهورة ، فقد تلقوها عن طريق أمّهم رأمًا بنت عبدالله (آبلا) بن أحمد بن أدّا من أهل أروان الذين يسمون بوسمهم وهو: مخلب الغراب أي أهل (إسكرنظاييج) في لغة تماشق؛ وقد أثرت عنها بعض الكلمات العربية التي سمعتها من زوجها دون أن تفهم مراده منها ، وهي تفتخر أمام أبنائها بأنها تعلمت كلام أبيهم! ، فمن مأثور الكلمات العربية تلك قولها : (الزبدة) من كلام أبيكم بمعنى (إيهكيث - بالحق) وهو الخيمة الجلدية ، و (بَلْحَق - بالحق) من كلامه

<sup>(</sup>١) انظر :من نواكشوط إلى تمبكتو أيمن السيسي: من ص ٩٣ - ١٠٠ ،وفي الرواية الشفوية في أسرتنا أن ذلك الخادم هو من عندنا من الصناع أو القيون وهم من أتبرى يهود خيبر الذين أسلموا وحسن إسلامهم،وهم طبقة عندنا من الموالي يمتهنون الصناعات اليدوية التقليدية،وفيهم دين وصلاح ،وإلى جانب مهنة الصناعات ،فإنهم يهتمون بحفظ القرآن وطلب العلم بعكس طبقة الرقيق.
(٢) انظر: الأنصار في ليبيا ودورهم الحضاري والثقافي إعداد: محمّد محمّد الشَّيخ الأنصاري (بحث مقدم لجمعية الأنصار للتراث الإسلامي والحضاري } {أوباري ليبيا} { ١٠١٢م}

بمعَنى (آدَفُورْ)، وهو الوسادة في لغتها، أما (نحناي – نحن) من كلامه فلن أطلعكم على معناه حتى لاتقلون حياءكم، وهو ما يدل على أنها التقطت بعض الكلمات العربية من فم زوجها الحاج عبد الله (بلة) بن قطب دون أن تفهم معناها الصحيح ؛ حيث ظنت أن كلمة (الزبدة) بمعنى الخيمة الجلدية (إيهَكِتُ)، وكلمة (بالحق) بمعنى الوسادة (آدَفُورْ)، وكلمة (نحن) توهمت أنها بمعنى ما يكون بين الرجل وأهله مما يخدش الحياءَ ذكرُهُ، وهو ما تعنيه كلمة نحوها في تماشق.

وهكذا بدأت اللغة الطارقية (تماشق) لغة للتخاطب الشفوي ، مع بقاء العربية لغة للعلم والكتابة والشعر ؛ بل لا يكون شيئ من ذلك إلا بالعربية ؛ ولهذا يطلقون على الطوارق اسم : (كل تَمَاشق) نسبة لهم إلى لغتهم ، وأما أبناء قطب فيعرفون عند الطوارق بـ : (كل إنْصَرْ) أو (كل إنْتَصَرْ) بمعنى الأنصار ،أو آل نصر أو آل المنتصر والأول نسبة إلى أحد أجدادهم وهو نصر بن محمد، جد حكام غرناطة من بني الأحمر ، والثاني نسبة إلى لقب بعض حكام غرناطة (المنتصر) ، وقبر جدهم – آل قطب – الشيخ نافع الأنصاري ما زال معروفا ومشهورا في الصحراء الكبرى في منطقة أروان حتى اليوم،في قرية أفيتاول، بالإضافة إلى أبنائه المنتشرين في كثير من الدول العربية وبعض الإفريقية ووظب له ثلاثة من الإخوة تنتشر ذريتهم في صحراء تنبكتو وبعض الدول العربية والإفريقية هم :

- ١- الشيخ أحمد أبو الزهراء وإليه يعود نسب الأنصار من حلف كل إينابلحن
  - ٢- الشيخ عبدالله بلة، وإليه يعود نسب الأنصار من حلف كل تبوراق
- 7- الشيخ محمد أحمد الملقب أماما وإليه يعود نسب الأنصار من حلف: كل إنتابن والمقصود بالحلف ما ينضوي تحت الاسم: (كل إنابلحن وكل تبوراق،وإنتابن) من القبائل من الأنصار وغيرهم ممن يشتركون في اللقب ويختلفون في النسب لضرورات الجوار والمصاهرة والولاء والحلف لكنهم يميزون بعضهم بعضا ويعرفون كل جماعة وأصلها.

وأبناء الشيخ قطب بن محمد بن نافع الأنصاري أربعة هم:

- ١-أحمد المعروف ب (أُمْدَايًا) ٢- الحاج عبد الله ولقبه (بلة).
- ٣- محمد ولقبه (أَبَّانِنْ) أو (إِمَلَّنْ) وتعني الأبيض في اللغة الطارقية .
  - ٤- المصطفى أو محمد المصطفى

ويوجد منهم نحوا من ٣٠ % في الجزائر، و٢٠ % في ليبيا ،و٢٠ % في المملكة العربية السعودية ،و٢٠ % في صحراء أزواد وتودني ،و١٠ % متوزعون بين المغرب وموريتانيا والنيجر ،والنسب تقريبية، ،وقد تشتتوا إثر الجفاف الذي عم الصحراء التي يعيشون فيها ؛ وهي الصحراء الجزائرية الغربية عام ١٩٧٢م ، وما تبعه من الخوف واضطراب حبل الأمن ، وعدم الاستقرار الذي أحدثته أزمة العرب والطوارق الشهيرة مع حكومتي مالي والنيجر والتي تحولت إلى مايشبه الحرب الدائمة ضد اللون الأبيض إلى اليوم ، وخاصة في مالي ٥ (١)

مما جعل جزءا كبيرا من العرب والطوارق، يعودون لأوطانهم الأصلية في ليبيا والجزائر والمغرب وموريتانيا، وأجبر بعضهم على إقامة دائمة في البلدان التي لجأوا إليها منذ عام ١٩٧٧ م وإلى اليوم؛ لاستحالة عودة الرعاة منهم إلى مرابع صباهم والمراعي والآبار التي يتنقلون بينها ضمن الصحراء الجزائرية، التي اقتطع المستعمر جزءا منها ومنحه لمالي، خاصة في ظل ظروف الجفاف وحرب الإبادة الممارسة من قبل سلطات مالي ضد السكان البيضان، والحروب المشتعلة بينها وبين الشعب الأزوادي ، ونقض بعض حكومات الانقلابيين في مالي الانقالابات في مالي شبه سنوية! الجميع اتفاقيات السلم والمصالحة والمعاهدات الموقعة بينها وبين الشعب الأزوادي برعاية جزائرية ودولية؛ لكون أهم بنودها تنمية أزواد (شمال مالي)، وهو أمر غير ممكن، وغير مسموح بحدوثه في عهد أي حاكم لقصر كلوبا؛ بل هو قرار استراتيجي لكلوبا مجمع عليه من كل قيادات عسكر مالي، ولن يسمحوا بحدوثه، وهذا الموقف المتطرف من بعض حكام قصر كلوبا، هو الذي مالي، ولن يسمحوا بحدوثه، وهذا الموقف المتطرف من بعض حكام قصر كلوبا، هو الذي الانفصال، وتقرير المصير وتصفية ما يعتبرونه استعمارا ماليا لأزواد.

<sup>(</sup>١) هذا ما كان عليه الحال عند إعداد هذا البحث في حينه (١٤١٦ه) ؛ ولكنه الآن (١٤١٩ه) نسمع بأن جميع الأطراف قد لجأوا للغة الحوار والبحث عن وسائل الصلح ونسأل الله أن يديم الأمن والرخاء والسلام في جميع ربوع بلاد المسلمين عامة وأن يصلح ذات بينهم إنه سميع مجيب.

# الأنصار بين الماضي والحاضر

العرب ينقسمون إلى قسمين قحطانية وعدنانية أو إلى عرب اليمن وهم القحطانية وإلى عرب الحجاز وهم العدنانية وهناك مرادف ثالث للتقسيمين السابقين وهو أن يقال كذلك العرب العاربة وهم العدنانية، والعرب المستعربة وهم العدنانية. فالعرب العاربة أو القحطانية قسمان رئيسان:

سبأ (١) وحضر موت والعرب المستعربة أو العدنانية أو الحجازية كذلك قسمان فقط: ربيعة ومضر . (٢)

وقيل إن قحطان من أبناء إسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام، واستدلوا بقوله تعالى: { يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَا

فْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ (٧٧) وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ مَنْ حَرَجٍ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَاكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنعْمَ النَّصِير (٧٨)} سورة الحج.

والحديث الشريف عند الإمام البخاري، في كتاب المناقب، باب نسبة اليمن إلى إسماعيل منهم أسلم بن أفصى بن حارثة بن عمرو بن عامر من خزاعة:

عن سلمة رضي الله عنه قال خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم على قوم من أسلم(١) يتناضلون بالسوق فقال ارموا بني إسماعيل فإن أباكم كان راميا وأنا مع بني فلان لأحد الفريقين فأمسكوا بأيديهم فقال ما لهم قالوا وكيف نرمي وأنت مع بني فلان قال: ارموا وأنا معكم كلكم )،وقال ابن حجر في شرح هذا الحديث: وزعم الزبير بن بكار إلى

أن قحطان من ذرية إسماعيل ،وأنه قحطان بن الهميسع بن تيم بن نبت بن إسماعيل عليه السلام ، وهو ظاهر قول أبي هريرة الوارد في قصة هاجر حيث قال صلى الله عليه وآله وسلم وهو يخاطب الأنصار "فتلك أمكم يا بني ماء السماء "هذا هو الذي يترجح في نقدي

نثار الأخبار

<sup>(1)</sup> قيل اسم سبأ عامر بن يشجب بن يعرب بن قحطان وقالوا سمي بذلك لأنه أول من سبى من العرب فسمى سبأ لذلك .

<sup>(2)</sup> انظر البداية والنهاية لابن كثير جـ ٢ صـ ١٤٥ وابن هشام جـ١ صـ ٧ وما بعدها .

<sup>.</sup> أسلم اليوم في عداد قبيلة حرب (1)

، وذلك أن عدد الآباء بين المشهورين من الصحابة وغيرهم وبين قحطان متقارب من عدد الآباء بين المشهورين من الصحابة وغيرهم وبين عدنان ..اه (١)

وقال ابن عبدالبر في الإنباه على قبائل الرواة كان ابن عمر رضي الله عنه يشهد لقول من جعل قحطان وسائر العرب من ولد إسماعيل عليه السلام قول رسول الله لقوم من أسلم والأنصار ارموا بني إسماعيل فإن أباكم كان رامياً (٢)

وما جاء في الصحيحين عن أبي هريرة مخاطباً الأنصار عندما ذكر هاجر أم إسماعيل عليه السلام قال: (... فَأَتَتُهُ وَهُوَ قَائِم يُصَلِّي، فَأَوْمَا بِيَده مَهْيَهُ، قَالَتْ: رَدَّ اللهُ كَيْدَ الْكَافِرِ أَوِ الْفَاجِرِ في نَحْرِهِ، وأَخْدَمَ هَاجَرَ، قَالَ أبو هُرَيْرَةَ: تِلْكَ أُمُّكُم يا بني مَاءِ السَّمَاء) وقيل أراد بماء السماء زمزم ،قال ابن حبان في صحيحه: "كل من كان من ولد إسماعيل يقال له: ماء السماء، لأن إسماعيل ولد هاجر وقد ربي بماء زمزم وهي من ماء السماء، وقيل : المراد بماء السماء عامر ولد عمرو بن عامر بن بقيا بن حارثة بن الغطريف وهو جد الأوس والخزرج، قالوا : إنما سمي بذلك لأنه كان إذا قحط الناس أقام لهم ماله مقام المطر، وهذا أيضا على القول بأن العرب كلها من ولد إسماعيل (٣) ومما استدلوا به على أن اليمن من ولد إسماعيل قول ابن المنذر بن عمرو بن حرام جد شاعر رسول الله صلى الله عليه وسلم حسان بن ثابت رضي الله عنه:

ورثنا من البهلول عمرو بن عامر وحارثة الغطريف مجداً مؤثلاً مآثر من آل ابن نبت بن مالك ونبت بن إسماعيل ما أن تحوّلا؟ وهنا نسب قبيلته إلى إسماعيل عليه السلام، والله أعلم.

وقد قال الله تعالى:

{ يا أيها الناس إنّا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا إنّ أكرمكم عند الله أتقاكم } (٣) ولكن الحديث عن الأنصار هو الذي دعا إلى هذا التمهيد لنعرف أصلهم ومن أين قدموا إلى المدينة المنورة التي اشتهروا فيها فيما بعد ، ولا يختلف أهل الأنساب والتاريخ في أن الأنصار من العرب القحطانية من اليمن وقد هاجروا منها قبل

(۱) فتح الباري ج ٦ ص ٥٣٧-٥٣٨

<sup>(</sup>٢) الإنباه على قبائل الرواة لابن عبد البر ج ١ ص ٢٨، وحديث رقم 2899 في صحيح البخاري عن سلمة بن الأكوع رضي الله عنه

<sup>(</sup> ٣) حديث رقم ٣٣٥٨ صحيح البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه،ومسلم برقم 2371،وفتح الباري لابن حجر ج ٦ ص ٣٩٤

<sup>(3)</sup>الحجرات ١٣

انهيار سد مأرب في رواية ، وفي رواية أخرى بعده وعلى كل حال فحتى الرواية التي تقول بهجرتهم قبل انهيار سد مأرب لا تختلف في أن سبب الهجرة الأساس هو ظهور الجرذ(٤) يحفر في سد مأرب الذي كان يحبس عليهم الماء فيصرفونه، حيث شاءوا من أرضهم فعلم رأس العرب القحطانية المهاجرين من اليمن وهو عمرو بن عامر أنه لا بقاء للسد على ذلك فاعتزم النقلة من (٥) اليمن.

ويستفاد من ذلك كله أن سبب ترك بعض القحطانية وليس كلها لليمن كان إما انهيار السد أو الخوف من انهياره بظهور مقدماته.

وبعد أن عزم عمرو بن عامر على الانتقال من اليمن ، قالت الأزد: لا نتخلف عن عمرو بن عامر ، فباعوا أموالهم وخرجوا معه ، فساروا حتى تفرقوا في البلدان فنزل آل جفنة بن عمرو بن عامر الشام .(١)

وفي آل جفنة هؤلاء يقول حسان بن ثابت رضي الله عنه شاعرالإسلام والأنصار: ـ(١)

يوما بجلّق في الزمان الأول مشي الجمال إلى الجمال البزّل ضربا يطيح له بنان المفصل والمنعمون على الضعيف المرمل قبرابن مارية الكريم المفضل لا يسألون عن السواد المقبل

لله در عصابة نادمتهم يمشون في الحلل المضاعف نسجها الضاربون الكبش يبرق بيضه والخالطون فقيرهم بغنيهم أولاد جفنة حول قبر أبيهم يغشون حتى ما تهر كلابهم

ونزلت الأوس والخزرج يثرب(٣) وهما من ولد حارثة بن ثعلبة بن عمرو بن مزيقياء بن عامر ماء السماء بن حارثة بن امرىء القيس بن ثعلبة بن مازن بن الأزد ، وأمهما قيلة بنت الأرقم بن عمرو بن جفنة بن عمرو مزيقياء .(١)

<sup>(4)</sup> الذكر من الفئران .

<sup>(5)</sup> انظر السيرة لابن هشام جـ ١ صـ ١٣٠٠

<sup>(1)</sup> انظر السيرة لابن هشام جر ١ صر ١٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup>ديوانه صـ ١٧٩.

<sup>(3)</sup> الأوس والخزرج هم الأنصار ويثرب هي المدينة المنورة .

<sup>(4)</sup> جمهرة أنساب العرب صـ٣٣٢ .

ونزلت خزاعة مرّ الظهران ونزلت أزد السّراة ، السراة ونزلت أزد عمان (°) عمان ثم بعد ذلك أو قبله أرسل الله تعالىعلى سد مأرب سيل العرم فهدمه قال تعالى: { لقد كان لسبأ في مسكنهم آية ، جنتان عن يمين وشمال ، كلوا من رزق ربكم واشكروا له بلدة طيبة ورب غفور ، فأعرضوا فأرسلنا عليهم سيل العرم } (٢) وكان اليهود قد سبقوا الأوس والخزرج إلى المدينة وسكنوا فيها بجوار أهلها الأصليين من العرب وساعد إحساس اليهود بأنهم طارئون دخلاء قد وفدوا من أورشليم على تمكين الأوس والخزرج من مجاورتهم مع أن اليهود في ذلك الوقت كانوا على قدر كبير من المنعة الحربية وكانوا في بحبوحة من العيش (١)

وقيل إن اليهود خرجوا إلى المدينة في زمن موسى بن عمران عليه الصلاةوالسلام ففتحوها من العرب العاربة وقتلوا ملكا لهم يسمى الأرقم (۱) وقيل إن بختنصرهو الذي طردهم من الشام وخرب بيت المقدس وقيل إن علماء هم كانوا يجدون صفة رسول الله صلى الله عليه وسلم في التوراة وأنه يهاجرإلى بلد فيه نخل بين حرّتين ، فأقبلوا من الشام يطلبون الصفة ، حتى وجدوها بيثرب فأقاموا بها (۱) وقيل إن سبب نزولهم الحجاز أن ملك الروم حين ظهر على بني إسرائيل وملك الشام خطب ابنة أحد اليهود من نسل هارون عليه السلام وكانت مشهورة بالجمال الخارق وبأصالة النسب ، وكان من الثابت في دين اليهود أنهم لا يزوجون النصارى مطلقا ، فخافوه وأظهروا له الموافقة وطلبوا منه أن يأتيهم بنفسه ، فأتاهم ، ففتكوا به وبمن معه ، ثم هربوا إلى الحجاز وأقاموا بالمدينة وكانت موصوفة في كتبهم(۱) .

ولما أقامت الأوس والخزرج بالمدينة ، ووجدوا الأموال والآطام (°) والنخيل في أيدي اليهود ، ووجدوا العدد والقوة معهم ومكثوا في ذلك ما شاء الله ثم عقدوا مع اليهود حلفا وجوارا واشتركوا وتعاملوا حتى زادت وكثرت الأوس والخزرج وصار لهم مال وعدد

<sup>(5)</sup> السيرة لابن هشام ص١٣٠ ج١ .

<sup>(6)</sup> سورة سبأ ١٥ـ ١٦.

<sup>(1)</sup> انظر الأغاني جـ ٩٩ صـ ٩٥ وشعر الحرب في الجاهلية عند الأوس والخزرج صـ ١٧ وبلوغ الأرب جـ ١ صـ ١٨٩ .

<sup>(2)</sup> المصدر السابق.

<sup>(3)</sup> تاريخ معالم المدينة قديما وحديثا للخياري صـ ١٨ ، وفاء الوفاء جـ١ صـ١٦٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> وفاء الوفاء جـ١ صـ١٦٠ .

<sup>(5)</sup> الأطم : جمعها آطام وهو البيت المربع المسطح ويقال لها آجام ومفردها أجم وهي القصور .

فخافهم اليهود ، وقطعوا الحلف الذي كان بينهم وأبدوا العداء ونكثوا العهود والمواثيق كما هي عادة اليهود في كل زمان ومكان ، بل أرادوا خيانة الأوس والخزرج و اضطهادهم وبخاصة أميرهم الطاغية المعروف بالفطيون ، وظل الأوس والخررج في جهد وضيق في المعاش وخروف وقلق في الأمن و الإستقرار ، حتى أراد الله أن يحول الأمر من يد الخونة من اليهود إلى الأوس والخزرج . { وتلك الأيام نداولها بين الناس } (١)

وكان السبب في ذلك بعد إرادة الله يرجع إلى ثلاثة أمور رئيسة :-

- الحيان الأوس والخزرج وسيد بارز مما جعل الحيان الأوس والخزرج يتفقان عليه سيدا لهما وذلك ما لم يحدث من قبل أن يتفقا على رجل من أحدهما يسودهما(٢).
  - ٢- أن ملوك الغساسنة يمتون إلى الأوس والخزرج بنسب عريق إذ يرجع نسب الجميع إلى أزد ،وإلى اليمن وإلى قحطان.
- ٣- أن هؤلاء الغساسنة كانوا نصارى وكانوا يقيمون في الشام دولة عربية تابعة
   للدولة الرومانية الشرقية وهم أي الغساسنة بحكم نصرانيتهم يمقتون اليهود

أشد المقت لاعتقادهم أنهم هم الذين صلبوا المسيح ونكلوا به(٣) وهذه الأسباب تساعدنا على فهم التطورات التي حدثت بعد خيانة اليهود للأوس والخزرج وقطع الحلف الذي كان بينهم واضطهادهم لهم مما أثار ثائرة مالك بن العجلان حتى قتل ملك اليهود الطاغية الفطيون المشهور بغلظته وفجوره وعتوه وغروره ، فلما قتله وقعت الصيحة باليهود ، فأرسل مالك بن العجلان إلى أبي جبيلة الملك الغساني يخبره بحالهم مع اليهود فأنجده أبو جبيلة بجيش قاده بنفسه فقتلوا اليهود أبرح القتل ، وأبقوا منهم بعض القوم لعمارة الأراضى وخلص ملك يثرب للأوس والخزرج بعد ذلك (٤) .

وذل اليهود وقل امتناعهم وخافوا خوفا شديدا وجعلوا كلما رأوا من أحد من الأوس والخزرج ما يكرهون لم يذهب بعضهم إلى بعض كما كانوا يفعلون قبل ذلك ولكن يذهب

<sup>(1)</sup> آل عمران ، ١٤٠

<sup>(2)</sup> انظر وفاء الوفاء جما صـ ١٧٨ والأغاني جم١٩ صـ٩٦ دار الفكر .

<sup>(3)</sup> انظر شعر الحرب في الجاهلية عند الأوس والخزرج صـ ٤٢٠.

<sup>(4)</sup> انظر الأغاني جـ ٩ صـ ٩ ٩ دار الفكر ، وفاء الوفاء جـ ١٧٨ ، بلوغ الأرب جـ ١ صـ ١٨٩ .

اليهودي إلي جيرانه من الأوس والخزرج: فيقول إنما نحن جيرانكم ومواليكم، فكان كل قوم من اليهود قد لجؤا إلى بطن من الأوس أو الخزرج يتعززون بهم (۱) وبذلك كسر الأوس والخزرج شوكة البغي والعدوان وصاروا أسياد يثرب والمتحكمين فيها، وانهار طغيان اليهود إلى غير رجعة.

وظل الحيان على اتفاق ووئام ؛ ولكن الأحقاد بقيت متغلغلة في نفوس اليهود فلجأوا إلى سياسة الوقيعة والتفريق بين الأخوين حتى جعلوهما يتحاربان بعد أن كانت كلمتهما واحدة وأميرهما واحد ، وتفرغ اليهود للتجارة و الحصول على الثروة واستعادتها من جديد ووقعت حروب كثيرة بين الأوس والخزرج لم يسمع في قوم أكثر منها ولا أطول منها ، ويقال إنها بقيت مائة وعشرين عاما حتى جاء الإسلام وكان أولها حرب سمير بن زيد من بني عمرو بن عوف من الأوس كان قد قتل حليفا لمالك بن العجلان الخزرجي يقال له كعب الثعلبي ومنها حرب كعب بن عمرو الخزرجي وقد تزوج امرأة من بني سالم الخزرجي وكان يختلف إليها فقعد له قوم من بني جحجبي من الأوس بمرصد فضربوه حتى قتلوه أو كادوا ، ومنها حرب حاطب بن قيس الأوسي وقد نزل عليه رجل من بني ذبيان ، ثم إن الضيف غدا يوما إلى سوق بني قينقاع فرآه رجل من بني الحارث بن الخزرج اسمه يزيد فأمر يهوديا أن يكسع الذبياني فكسعه اليهودي كسعة(٢) سمعها من بالسوق فنادي الذبياني يالحاطب ؛ كمع ضيفك وفضح ! .(٢)

ومنها حرب يوم السرارة ، وحرب يوم الديك ، وحرب يوم فارع وحرب يوم الربيع ، وحرب حضير بن الأسلت (؛) وآخر هذه الحروب بينهما هي حرب بعاث قبل الهجرة بخمس سنين. (٥) ومع هذه الحروب التي استعرت بين هذين الحيين زمنا طويلا بتحريش من اليهود تارة أو حماية للجار أوالحليف تارة أخرى أو أخذاً بثأر ، مهما كان السبب، إلا أن ذلك كله لم يؤثر على مكانتهم في يثرب كملوكها وأسيادها ، وهي المكانة التي ظلوا محتفظين بها إلى أن جاءهم الإسلام عليها.

<sup>(1)</sup> انظر الأغاني جـ ٩ صـ ٩٧ دار الفكر .

<sup>(2)</sup> كسعه : ضربه برجليه في دبره .

<sup>(3)</sup>وفاء الوفاء جـ١ صـ٢١٥ : انظر أيام العرب في الجاهلية صـ٦٦ ومابعدها .

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup>وفاء الوفاء صـ ٢١٥ وتاريخ معالم المدينة للخياري صـ٣٨ .

<sup>(5)</sup> انظر تفصيلها في الأغاني جـ١٥ صـ١٥٥ دار الفكر . وفاء الوفاء جـ١ صـ٢١٦ ، وما بعدها .

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

وقد روى البخاري في صحيحه عن عبيد بن إسماعيل عن أبي أسامة عن هشام عن أبيه عن عائشة رضى الله عنها قالت : كان يوم بعاث يوما قدمه الله لرسوله صلى الله عليه وسلم فقدم رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد افترق ملؤهم وقتلت سرواتهم (١) وجرّحوا فقدمه الله لرسوله صلى الله عليه وسلم في دخولهم في الإسلام (٢).

قال السمهودي (٣) ومعناه أنه قتل فيه من أكابرهم من كان لا يؤمن أن يتكبر ويأنف أن يدخل في الإسلام لتصلُّبه في أمر الجاهلية ولشدة شكيمته حتى لا يكون تحت حكم غيره."

وذلك ما حصل من عبدالله بن أبى بن سلول تماما حيث قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة وسيد أهلها عبد الله بن أبي بن سلول ولا يختلف في شرفه في قومه اثنان ، ولم تجتمع الأوس والخزرج قبله ولا بعده على رجل من أحد الفريقين سوى ما كان من أمر مالك بن العجلان قبله ، حتى جاء الإسلام فرأى ابن أبى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد سلبه ملكه وقد أبى قومه إلا الإسلام فدخل في الإسلام كارها مصرا على النفاق وقصته في ذلك مشهورة.

قال ابن إسحاق: فلما أراد الله عز وجل إظهار دينه وإعزاز نبيه صلى الله عليه وسلم وإنجاز موعده له خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم في الموسم الذي لقيه فيه النفر من الأنصار ، فعرض نفسه على قبائل العرب ، كما كان يصنع في كل موسم . فبينما هو عند العقبة لقى رهطا من الخزرج أراد الله بهم خيرا.

... قال (٤) لهم: من أنتم ؟ قالوا : نفر من الخزرج ،

قال : أمن موالي يهود ؟ قالوا : نعم ؛ قال أفلا تجلسون أكلَّمكم ؟ قالوا : بلي؛

فجلسوا معه ، فدعاهم إلى الله عزّ وجلّ ، وعرض عليهم الإسلام وتلا عليهم القرآن . قال (١): وكان مما صنع الله بهم في الإسلام ، أن يهود كانوا معهم في بلادهم ، وكانوا أهل كتاب وعلم وكانوا هم أهل شرك وأصحاب أوثان ،وكانوا قد غزوهم ببلادهم

<sup>(1)</sup> السرات : سرات كل شيء أعلاه وجمعها سروات والمقصود هنا أكابرهم ورؤسائهم (اللسان ) .

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري ٣٠٩/٢ مناقب الأنصار .

<sup>(3)</sup> وفاء الوفاء جـ ١ صـ ٢١٨ دار الكتب العلمية .

 $<sup>^{(4)}</sup>$  أي الرسول صلى الله عليه وسلم .

<sup>(1)</sup> أي ابن اسحاق أو محدثه عن هذه القصة عن أشياخ من قومه وهو عاصم بن عمر بن قتادة . انظر سيرة ابن هشام ج١ صـ ٢٨٨ مؤسسة علوم القرآن.

فكانوا إذا كان بينهم شيئ قالوا لهم: إن نبياً مبعوثا الآن قد أظل زمانه ، نتبعه فنقتلكم معه قتل عاد وإرم.

فلما كلم رسول الله صلى الله عليه وسلم أولئك النفر - من الخزرج - و دعاهم إلى الله ، قال بعضهم لبعض : يا قوم تعلمون و الله أنه للنبي الذي توعدكم به يهود ، فلا تسبقنكم إليه.

فأجابوه فيما دعاهم إليه ، بأن صدقوه و قبلوا منه ما عرض عليهم من الإسلام ، وقالوا إنّا قد تركنا قومنا ، ولا قوم بينهم من العدواة والشر ما بينهم ، فعسى أن يجمعهم الله بك ، فسنقدم عليهم فندعوهم إلى أمرك ، ونعرض عليهم الذي أجبناك إليه من هذا الدين ، فإن يجمعهم الله عليك فلا رجل أعز منك.

ثم انصرفوا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم راجعين إلى بلادهم ، و قد آمنوا وصدقوا.

قال ابن إسحاق وهم - فيما ذكر لي - ستة نفر من الخزرج منهم من بني النجار : أسعد بن زرارة وعوف بن الحارث .... و من بني زريق بن عامر : رافع بن مالك بن العجلان ... .. ومن بني حرام بن كعب : عقبة العجلان ... .. ومن بني حرام بن كعب : عقبة بن عامر .... ومن بني حرام بن كعب : عقبة بن عامر .... ومن بني حرام بن كعب : عقبة بن عامر .... ومن بني عبيد بن عدي : جابر بن عبدالله. فلما قدموا المدينة إلى قومهم ذكروا لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ودعوهم إلى الإسلام حتى فشا فيهم ، فلم يبق دار من دور الأنصار إلا وفيها ذكر من رسول الله صلى الله عليه وسلم . (۱) هذا مع العلم أن ابن إسحاق ذكر قصة اتصال للأوس برسول الله صلى الله عليه وسلم في مكة قبل اتصال الخزرج به قبل حرب بعاث وذكر أنهم - أى وفد الأوس - الذي قدم مكة بقيادة أبى الحيسر أنس بن رافع - كانوا يلتمسون الحلف من قريش على قومهم من الخزرج في حرب بعاث فسمع بهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فأتاهم فجلس إليهم ، فقال لهم : هل لكم في خير مما جئتم له ؟ فقالوا له : وما ذاك ؟ قال : أنا رسول الله بعثني إلى العباد أدعوهم إلى أن يعبدوا الله ولا يشركوا به شيئا وأنزل عليّ الكتاب ، قال : ثم ذكر لهم الإسلام وتلا عليهم القرآن ، قال : فقال فيأذ فيأخذ

<sup>(1)</sup> سيرة بن هشام جـ١ صـ٤٢٨. ٤٣٠٠ مؤسسة علوم القرأن .

أبو الحيسر أنس بن رافع ، حفنة من تراب البطحاء فيضرب به وجه إياس بن معاذ،وقال دعنا منك ، فلعمري لقد جئنا لغير هذا . قال : فصمت إياس ، وقام رسول الله صلى الله عليه وسلم عنهم وانصرفوا إلى المدينة وكانت وقعة بعاث بين الأوس والخزرج.(١) أما وفد الخزرج الذي سبق أمره فقد مكث في المدينة على الحال السابقة حتى إذا كان العام المقبل وافي الموسم من الأنصار اثنا عشر رجلا فالتقوا برسول الله صلى الله عليه وسلم على بيعة وسلم بالعقبة وهي العقبة الأولى فبايعوا رسول الله صلى الله عليه وسلم على بيعة النساء(٢) وذلك قبل أن تفترض عليهم الحرب. وذكر ابن هشام أسماء الاثنى عشر نفرا هؤلاء فكان عشرة منهم من الخزرج وإثنان من الأوس (٤)

وروى ابن إسحاق بسنده عن عبادة بن الصامت(۱) قال: فبايعنا رسول الله صلى الله عليه وسلم على بيعة النساء ، وذلك قبل أن تفترض الحرب ، على أن لا نشرك بالله شيئا ، ولا نسرق ولا نزني ، ولا نقتل أولادنا ولا نأتي ببهتان نفتريه من بين أيدينا وأرجلنا ولا نعصيه في معروف ، فإن وفيتم فلكم الجنة .

وإن غشيتم من ذلك شيئا فأمركم إلى الله عزّ وجلّ إن شاء عذب وإن شاء غفر.

قال ابن إسحاق: فلما انصرف عنه القوم بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم معهم مصعب بن عمير ... وأمره أن يقرئهم القرآن ويعلّمهم الإسلام ويفقههم في الدين فكان يسمى المقرىء بالمدينة: مصعب وكان منزله على أسعد بن زرارة وهو أحد النقباء وشهد العقبة الأولى والثانية وبايع فيهما ومات قبل بدر (٢).

وقد ذكر ابن إسحاق قصة الجهود الدعوية التي قام بها أسعد بن زرارةومصعب بن عمير بعد وصولهما إلى المدينة وذكر أنهما خرجا إلى زعماء بطون الأنصار الذين في إسلامهم إسلام العامّة أمثال سعد بن معاذ وأسيد بن حضير، وأن سعد بن معاذ بعد أن أسلم على يديهما رجع إلى قومه فوقف عليهم وقال: يا بني عبد الأشهل، كيف تعلمون أمري فيكم؟ قالوا سيّدنا وأوصلنا وأفضلنا رأيا وأيمننا نقيبة، قال فإن كلام

<sup>(2)</sup> سيرة ابن هشام جـ ١ صـ ٤٢٨ . ٤٢٨ .

<sup>(3)</sup> بيعة النساء هي التي ذكرها الله في قوله { يبايعنك على أن لا يشركن بالله شيئا } أي أنهم لم يبايعوه على القتال .

<sup>(4)</sup> انظر تفصيل ذلك في سيرة ابن هشام جرا صـ ٤٣١ .

<sup>(1)</sup> كان عبادة نقيبا شهد العقبة الأولى والثانية والثالثة وشهد بدرا والمشاهد كلها .

<sup>(2)</sup> سيرة ابن هشام جـ١ صـ٤٣٣ . ٤٣٤ .

رجالكم ونساء كم على حرام حتى تؤمنوا بالله وبرسوله قالا (٣) فوالله ما أمسى في دار بنى عبد الأشهل رجل ولا امرأة إلا مسلما ومسلمة، وهكذا استمر أسعد بن زرارة ومصعب بن عمير في دعوة الأوس والخزرج إلى الإسلام حتى لم تبق دار من دور الأنصار إلا وفيها رجال ونساء مسلمون. (٤) ثم ذكر ابن إسحاق أمر العقبة الثانية وما كان فيها فذكر أن الأنصار بعد فراغهم من حجهم كانوا على موعد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد أن مضى ثلث الليل خرجوا من رحالهم لميعاد رسول الله صلى الله عليه وسلم يتسللون تسلل القطا مستخفين من قومهم المشركين الذين حجوا معهم حتى اجتمعوا مع الرسول صلى الله عليه وسلم في الشُّعب عند العقبة وهم ثلاثة وسبعون رجلا وامرأتان ، وكان العباس بن عبد المطلب مع الرسول صلى الله عليه وسلم وهو يومئذ - أي العباس - على دين قومه إلا أنه أحب أن يحضرأمر ابن أخيه ويتوثق له ، فلما جلس كان أوّل متكلم حيث قال : يا معشر الخزرج (١) إن محمداً منّا حيث علمتم و قد منعناه من قومنا ممّن هو على مثل رأينا فيه فهو في عزّ من قومنا ومنعة في بلده وإنه قد أبي إلا الانحياز إليكم ، واللحوق بكم فإن كنتم ترون أنكم وافون له بما دعوتموه إليه ، ومانعوه ممن خالفه فأنتم وما تحمّلتم من ذلك وإن كنتم ترون أنكم مسلموه وخاذلوه بعد الخروج به إليكم فمن الآن فدعوه ، فإنه في عزّ ومنعة من قومه وبلده. فأجابه الأنصار: قد سمعنا ما قلت فتكلم يا رسول الله فخذ لنفسك ولربّك ما أحببت. فتكلم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فتلى القرآن ودعا إلى الله ورغب في الإسلام ، ثم قال : أبايعكم على أن تمنعوني مما تمنعون منه

نساءكم وأبناءكم ؛ فأخذ البراء بن معرور بيده ثم قال : نعم والذي بعثك بالحق نبيّا لنمنعنّك مما نمنع منه أُزُرَنا (٢) فبايعنا يا رسول الله ، فنحن والله أبناء الحروب وأهل الحَلقه (٣) ورثناها كابرا عن كابر ، فاعترضه أثناء كلامه أبو الهيثم بن التيهان فقال : يا رسول الله إن بيننا وبين الرجال حبالا ، وإنا قاطعوها - يعني اليهود - فهل عسيت إن نحن فعلنا ذلك ثم أظهرك الله أن ترجع إلى قومك وتدعنا ؟ فتبسّم الرسول صلّى الله

<sup>(3)</sup> أي أسعد بن زرارة ومصعب بن عمير .

<sup>(4)</sup> انظر السيرة لابن هشام جـ ١ صـ٤٣٥ ـ ٤٣٨ .

<sup>(1)</sup> كانت العرب إنما يسمون هذا الحي الخزرج خزرجها وأوسها.

<sup>(2)</sup> أزرنا أي نساءنا والمرأة قد يكني عنها بالإزار ،كما يكني أيضا بالإزار عن النفس .

<sup>(3)</sup> الحلقة: أي السلاح.

عليه وسلم ثم قال بل الدم الدم ، والهدم الهدم(٤) أنا منكم وأنتم منِّى ، أحارب من حاربتم وأسالم من سالمتم.

ثم طلب منهم رسول الله صلى الله عليه و سلم أن يخرجوا من أنفسهم اثنى عشر نقيبا ليكونوا على قومهم بما فيهم كفلاء فأخرجوا منهم إثنى عشر نقيبا تسعة من الخزرج وثلاثة من الأوس وذكر ابن هشام أسماءهم بالتفصيل.(١)

ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ارفضوا إلى رحالكم ، فقال له العباس بن عبادة بن نضلة : والله الذي بعثك بالحق إن شئت لنميان على أهل منى غدا بأسيافنا ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لم نؤمر بذلك ، ولكن ارجعوا إلى رحالكم. (٢)

ثم ذكر ابن إسحاق أن البيعة في العقبة الأخيرة ، كانت بيعة الحرب و ذلك حين أذن الله لرسوله صلى الله عليه وسلم في القتال بعد نزول قوله تعالى:

{ أذن للذين يقاتلون بأنهم ظلموا }(")

وقوله تعالى: { وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة }(٤)

فشرط على الأنصار شروطا سوى شرطه عليهم في العقبة الأولى فبايعهم في العقبة الأخيرة على حرب الأحمر والأسود، ثم أخذ لنفسه واشترط على الأنصار لربه وجعل لهم على الوفاء بذلك الجنة كما سبق.

ثم أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم أصحابه ومن معه بمكة من المسلمين بالخروج إلى المدينة والهجرة إليها واللحوق بإخوانهم من الأنصار ، وقال : إنّ الله عزّ وجلّ قد جعل لكم إخوانا ودارا تأمنون بها فخرجوا جماعات وفرادى حتى أُذن لرسول الله صلى الله عليه وسلم في الخروج من مكة والهجرة إلى المدينة فتبع أصحابه من المهاجرين والأنصار إلى المدينة وكان بصحبته أبو بكر الصديق رضي الله عنه ، ووصل الرسول صلى الله عليه وسلم وصاحبه المدينة وقد طال انتظار الأنصار له فقد كانوا يخرجون كل صباح إلى مشارف المدينة فلا يرجعون إلا حين تحمى الشمس وقت الظهيرة ، فلما رأوه فرحوا به فرحا شديدا عظيما واستقبلوه استقبالا حافلا وكان أول من رآه رجلا من

<sup>(4)</sup> كانت العرب تقول عند عقد الحلف والجوار دمي دمك وهدمي هدمك أي ماهدمت من دماء هدمته أنا .

<sup>(1)</sup> انظر ماسبق كله بالتفصيل في سيرة ابن هشام ج١ ص٣٦٦ -٤٤٦.

<sup>(2)</sup> مصدر سابق صد ٤٤٧ ـ . ٤٤٨ .

<sup>(3)</sup> الحج ٩٦ .

<sup>(4)</sup> البقرة ١٩٣

اليهود وقد رأى خروجهم يوميا إلى مشارف المدينة حتى الظهيرة ، وطلوع بعضهم أعالي النخيل و الأشجار للحصول على امتياز إعلان وصوله صلى الله عليه و سلم ، وقد قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم حين دخل الناس بيوتهم من الحرّ فناداهم ذلك اليهودي بأعلى صوته : يابنى قيلة(١) هذا جدّكم قد جاء ، فخرج الناس و ركبوا رسول الله صلى الله عليه وسلم وصاحبه وهم ينشدون:(١)

طلع البدر علينا من ثنيات الوداع وجب الشكر علينا ما دعا لله داع أيها المبعوث فينا جئت بالأمر المطاع

ثم كان أول عمل عمله الرسول صلى الله عليه وسلم بناء المسجد ثم آخى بين المهاجرين والأنصاري يعرض على المهاجرين والأنصاري أخل أنصاري أخا من المهاجرين فكان الأنصاري يعرض على أخيه المهاجري أن يقتسم معه كل شيء في بيته من المال وغيره! وقد أثنى الله عليهم بذلك في قوله تعالى في سورةالحشر (٣):

{ والذين تبوّءوا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من هاجر إليهم ولا يجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا و يؤثرون على أنفسهم و لو كان بهم خصاصة ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون } .(٤)

وجمع الله بين الأوس والخزرج وألّف بين قلوبهم بالإسلام بعد الفرقة والخلاف والبغضاء والحروب التي كانت بينهم قال تعالى:

{ واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألّف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا ، وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها }(١)

<sup>(1)</sup> بنو قيلة هم الأنصار ـ الأوس والخزرج ـ وقيله اسم جدة لهم .

<sup>(2)</sup> انظر تفصيل هجرة الرسول صلى الله عليه وسلم في السيرة لابن هشام جـ١ صـ ١٠٠ مؤسسة علوم القرآن .

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر آية ٨ .

<sup>(4)</sup> انظر خبر المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار بالتفصيل في سيرة بن هشام ج٢ صـ٥٠٤. ٥٠٠٠ .

<sup>(1)</sup> آل عمران : ١٠٢.

## بعض مواقف الأنصار المشرفة مع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:

وكانت لهم المواقف المشرِّفة مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في غزواته وحياة المسلمين العامة أذكر هنا بعض نماذج منها فقط وفي الرجوع إلى كتب التاريخ والسيرة غنية عن الإطالة في مقام الإختصار وأول هذه المواقف ما أشرت إليه من استقبالهم لرسول الله صلى الله عليه وسلم ومقاسمتهم لإخوانهم المهاجرين الأموال وغيرها ...الخ(٢)

ومنها موقفهم يوم بدر الكبرى حيث استشار رسول الله صلى الله عليه وسلم أصحابه فقام أبو بكر الصديق فقال وأحسن ثم قام المقداد بن عمرو فقال : يا رسول الله امض لما أراك الله فنحن معك والله لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى (فاذهب أنت وربك فقاتلا إنّا ههنا قاعدون )(٣) ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : أشيروا على أيها الناس وإنما يريد الأنصار وذلك أنهم عدد الناس – أي أكثر الناس عددا – وكانت بيعتهم له أن يمنعوه ممن دهمه بالمدينة أما المسير بهم إلى عدو من خارج بلدهم فلم تشمله بيعتهم الأخيرة ولهذا أراد رسول الله أن يستوثق من أمرهم فقال سعد بن معاذ : والله لكأنك تريدنا يا رسول الله ؟ قال : أجل ؛ قال قد آمنًا بك وصدقناك ، وشهدنا أن ما جئت به هو الحق وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطاعة ، فامض يارسول الله لما أردت فنحن معك فوالذي بعثك بالحق ، لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك ، ما تخلق منا رجل واحد ، وما نكره أن تلقى بنا عدونا غدا ، إنّا لصُبُر في الحرب صّدُق في اللقاء ولعل الله أن يريك منا ما نقر به عينك غدا ، إنّا لصُبُر في الحرب صّدُق في اللقاء ولعل الله عليه و سلم بقول سعد و نشّطه ؛ فسر بنا على بركة الله ، فسر رسول الله صلى الله عليه و سلم بقول سعد و نشّطه ؛ فسر بنا على بركة الله ، فسر رسول الله صلى الله عليه و سلم بقول سعد و نشّطه ؛ فسر بنا على بركة الله ، فسر رسول الله صلى الله عليه و سلم بقول سعد و نشّطه ذلك ؛ ثم قال سيروا و أبشروا...(۱)

ومن هذه المواقف المشرفة موقف الكتيبة الخضراء في غزوة فتح مكة والتى أخافت أبا سفيان عندما شاهدها وقال قوله المشهور ما لأحد بهؤلاء قبل ولا طاقة وقال للعباس لقد أصبح ملك ابن أخيك الغداة عظيما . بل صرخ أبو سفيان بأعلى صوته يا معشر قريش ، هذا محمد قد جاءكم فيما لا قبل لكم به ... ولن ينسى أحد غناء سعد بن عبادة

<sup>(2)</sup> انظر شرح الأيه ٩ من سورة الحشر في كتب التفسير وانظر صحيح البخاري / فتح الباري ١٩٤/٧ .

<sup>(3)</sup> المائدة ۲٤

<sup>(1)</sup> انظر تفاصيل غزوة بدر في سيرة بن هشام جرا صـ ٦٠٦ ـ ٦٤٥ .

الأنصاري رضي الله عنه يوم فتح مكة وكان معه لواء الأنصار والذي دفع بعمر بن الخطاب رضي الله عنه أن يقول للرسول صلى الله عليه وسلم: اسمع ما قال سعد بن عبادة ، ما نأمن أن يكون له في قريش صولة ، فأمر عليّا رضي الله عنه أن يدرك سعداً قبل أن يفتك بقريش فيأخذ الراية منه ليسلمها لقيس بن سعد بن عبادة

و يدخل بها مكة؟(٢)

وأشد من ذلك خوفهم من بقاء رسول الله صلى الله عليه وسلم في مكة بين قومه بعد فتح مكة ، فقد أحدقت به الأنصار وهو يدعو الله على الصفا فقالوا فيما بينهم: أترون رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ فتح الله عليه أرضه و بلده يقيم بها ؟ فلما فرغ من دعائه قال :ماذا قلتم ؟ قالوا: لا شيء يا رسول الله ؛ فلم يزل بهم حتى أخبروه ، فقال النبي صلى الله عليه و سلم: معاذ الله! المحيا محياكم ، والممات مماتكم. (٣)

وما ذلك منهم إلا لشدة حبهم لنبيهم صلى الله عليه وسلم وحرصهم الشديد على بقائه معهم .

وموقفهم المشرف يوم حنين عندما اغتر المسلمون بكثرتهم فابتلاهم الله بالهزيمة في أول المعركة فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: يا عباس ، اصرخ ، يا معشر الأنصار : يا معشر أصحاب السَّمُرة قال : فأجابوا : لبيّك لبيّك !! .. قال حتى إذا اجتمع إليه منهم مائة استقبلوا الناس فاقتتلوا و كانت الدعوى أول ما كانت ياللأنصار ثم خلصت أخيرا ياللخزرج ، وكانوا صُبُرا عند الحرب فأشرف رسول الله صلى الله عليه وسلم في ركابه ، فنظر إلى مجتلد القوم – أى موقع المعركة – وهم يجتلدون فقال الآن حمي الوطيس(١) ولما عاد رسول الله من الطائف وقد غنموا من حنين غنائم عظيمة مكث بالجعرانة يقسمها على الناس. فأعطى المؤلفة قلوبهم عطاء عظيما وأعطى بعدهم رؤساء القبائل وأشراف مكة ثم قسم على الجند وأعطى الناس في ذلك اليوم عطاء عظيما حتى شاع في الناس أن محمدا يعطى عطاء من لا يخاف الفقر.

وكانت قسمته صلى الله عليه وسلم مبنية على سياسة حكيمة فإن في الدنيا أقواما كثيرة يقادون إلى الحق من بطونهم لا من عقولهم وهذا الصنف من الناس يحتاج إلى إغراء

<sup>(2)</sup> انظر تفاصيل فتح مكة في سيرة ابن هشام ج٣ صـ٣٨٩ ـ ٤٢٨ .

<sup>(3)</sup> انظر ابن هشام في السيرة ج٣ صـ٥ ٤١ ـ ٤١٦ .

<sup>(1)</sup> أي استعرت المعركة والحرب.

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

حتى يقبل الحق ويستأنس بالإيمان والإسلام ولم تفهم هذه السياسة في وقتها عندما أغدق الرسول صلى الله عليه وسلم العطاء على سائر الناس من قريش وسائر قبائل العرب ولم يكن للأنصار شيء من غنائم حنين العظيمة وهم الذين نودوا وقت الشدة فطاروا يقاتلون مع الرسول صلى الله عليه وسلم حتى تبدلت الهزيمة نصرا والفراراقبالا وانتصارا ، ومع ذلك يرون أيدي غيرهم مليئة بالأموال والعطايا العظيمة أما هم فلم يعطوا شيئا قط

فقالت الأنصار في ذلك مقالة بلغت الرسول صلى الله عليه وسلم فجمعهم فأتاهم فحمد الله وأثنى عليه ثم قال (يا معشر الأنصار):

ماقالة،بلغتنى عنكم وَجدة (٢) وجدتموها على في أنفسكم ؟ ألم آتكم ضلالا فهداكم الله وعالة (٣) فأغناكم الله وأعداء فأنّف الله بين قلوبكم! قالوا: بلى ، الله ورسوله أمنّ وأفضل: ثم قال: ألا تُجيبونَني يا معشرالأنصار؟ قالوا: بماذا نجيبك يا رسول الله ؟ لله ولرسوله المنّ والفضل: وقال صلى الله عليه وسلم: أما والله لو شئتم لقلتم فلصَدَقتم ولِصُدِّقتم: أتيتنا مكذبا فصدقناك ومخذولا فنصرناك وطريدا فأوبناك وعائلا فآسيناك .

أوجدتم يا معشر الأنصار في أنفسكم في لعاعة من الدنيا تألّفت بها قوما ليسلموا ووكلتكم إلى إسلامكم ألا ترضون يا معشر الأنصار أن يذهب الناس بالشاة والبعير وترجعوا برسول الله إلى رحالكم ؟ فوالذي نفس محمد بيده لولا الهجرة لكنت امرءًا من الأنصار ، ولو سلك الناس شعبا ، وسلكت الأنصار شعبا لسلكت شعب الأنصار ،اللهم ارحم الأنصار، وأبناء الأنصار وأبناء أبناء الأنصار قال: فبكى القوم حتى أخضلوا لحاهم(١) وقالوا: رضينا برسول الله قسما وحظا ...(٢)

مكافأة رسول صلى الله عليه وآله وسلم للأنصار على مواقفهم المشرفة ووصيته لأمته بالأنصار،وما فيها من الأحكام والعبر والفوائد:

<sup>(2)</sup> الموجدة : العتاب .

<sup>(3)</sup> عالة : جمع عائل وهو الفقير

<sup>(1)</sup> أخضلوا لحاهم أي بلّوها بالدموع .

<sup>(2)</sup> سيرة ابن هشام حـ٣ صـ٩٩ ٤ - ٥٠٠ وروى مثل ذلك البخاري كتاب مناقب الأنصار ١٣٧/٧ الفتح الحديث رقم ٣٣٧٧٧٠ .

وهكذا نرى أنه ما من حدث بعد هجرته صلى الله عليه وسلم إلى وفاته عليه أفضل الصلاة والسلام، إلا وللأنصار مواقف مشرفة حياله ،وهذا ما جعله صلى الله عليه وسلم وفي مرض وفاته يوصي بالأنصار تلك الوصية المليئة بالعبر والعظات والمعجزة النبوية! روى البخاري بسنده في كتاب مناقب الأنصار عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: "مر أبو بكر والعباس رضي الله عنهما بمجلس من مجالس الأنصار وهم يبكون فقال (٣) ما يبكيكم ؟ قالوا: ذكرنا مجلس النبي صلى الله عليه وسلم منّا فدخل على النبي صلى الله عليه وسلم فأخبره بذلك ، قال فخرج النبي صلى الله عليه وسلم وقد عصب على رأسه حاشية برد قال فصعد المنبر ولم يصعده بعد ذلك اليوم ، فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: ( أوصيكم بالأنصار ، فإنهم كرشي وعيبتي(٤) وقد قضوا الذي عليهم وبقي الذي لهم فاقبلوا من محسنهم وتجاوزوا عن مسيئهم ) وأخرج بعده أيضا عن ابن عباس رضي الله عنه قال " خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم وعليه ملحفة متعطفا بها على منكبيه ، وعليه عصابة دسماء ، حتى جلس علىالمنبر فحمد الله وأثنى عليه ثم قال

(أما بعد أيها الناس إن الناس يكثرون وتقل الأنصار حتى يكونوا كالملح في الطعام فمن ولي منكم أمرا يضر فيه أحدًا أو ينفعه فليقبل من محسنهم

ويتجاوزعن مسيئهم) (١)

ونأخذ من هذين الحديثين دروسا وعبرًا وأحكاماً من أهمها:

١- أن هذه الأحداث حصلت في مرض موته صلى الله عليه وسلم.

٢- أن موت النبي صلى الله عليه وسلم يعد من أعظم المصائب والمحن التي أصيبت بها الأمة الإسلامية بعامة والأنصار خاصة.

٣- عظم حب الأنصار لنبيهم وشدة تعلقهم به واستئناسهم بمقامه بينهم مما جعلهم
 يبكون عندما شعروا بمصيبة فقده عليه الصلاة و السلام و إنه والله للمصاب الجلل.

(3) قوله فقال ما يبكيكم : قال ابن حجر لم أقف على اسمه أهو أبو بكر أم العباس ثم قال ويظهر لي أنه العباس ١٥٢/٧.

<sup>(4)</sup> أنظر صـ٩ من هذا البحث .

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري الحديثين ٣٨٠٠ ، ٣٧٩٩ فتح الباري ١٥١/٧ .وانظر سيرة ابن هشام ج٤ صـ٥٠٠ .

3- استنبط بعض الأئمة من قوله صلى الله عليه وسلم (أوصيكم بالأنصار) أن الخلافة لا تكون من الأنصار لأن من فيهم الخلافة يوصون ولا يوصى بهم لكن قال ابن حجر رحمه الله: ولا دلالة فيه إذ لا مانع من ذلك(٢).

٥- إثبات معجزة النبي صلى الله عليه وسلم في الإشارة إلى ما سيقع ويحصل للأنصار بعد موته صلى الله عليه وسلم من الحيف والأثرة وهو مايشهد التاريخ بوقوعه وحصوله منذ تحريض الشاعر النصراني الأخطل - لعنه الله - على هجائهم وشتمهم إلى وقعة الحرة الشهيرة واستباحة المدينة ثلاث ليال متتالية ، إلى عدم حفظ وصية الرسول صلى الله عليه وسلم فيهم من قبل بعض الولاة والخلفاء إلى يومنا هذا ، وهو الأمر الذي أخبر الرسول صلى الله عليه وسلم بوقوعه فكان كما أخبر عليه الصلاة والسلام .

٦- إمتياز الأنصار بأنهم بطانة الرسول صلى الله عليه وسلم وخاصته وموضع سره وأمانته.

٧- تزكية الرسول صلى الله عليه وسلم للأنصار ، وأنهم وفوا ببيعتهم في العقبة وأنهم
 وقفوا المواقف المشرفة مع الرسول صلى الله عليه وسلم ، والإسلام والمسلمين.

٨- في الحديث الثاني معجزة أخرى للنبي صلى الله عليه وسلم من الإخبار بما سيقع
 بعده من دخول الأمم الكثيرة في الإسلام والأنصار بالنسبة إليهم دائما قلة.

9- والأقوى من ذلك أن تكون المعجزة في اطلاعه عليه الصلاة و السلام على أن الأنصار يقلّون مطلقا ، فكان كما أخبر صلى الله عليه وسلم حيث أن الموجودين الآن من أية قبيلة من القبائل العربية أضعاف من يوجد من قبيلتي الأوس والخزرج الآن ويشهد لهذا المعنى تشبيهه صلى الله عليه وسلم لقلتهم بالنسبة لغيرهم من القبائل بالملح في الطعام فالملح بالنسبة لجملة الطعام جزء يسير منه وهذا يستلزم وجودهم دائما. والحديث فيه رد على بعض الجهال والمغرضين الذين ينكرون وجود بقايا من الأنصار في هذا الزمان، ويزعمون أن الأنصار قد انقرضوا! ، فالحديث فيه دلالة واضحة على بقاء الأنصار حتى آخر الزمان - كشأن كل الناس – رغم قلّتهم ، فقلّة الشيء لا تنفى وجوده والرسول صلى الله عليه وسلم أخبر أنهم سيبقون حتى يكونوا كالملح في الطعام بالنسبة

(<sup>2)</sup> فتح الباري ١٥٢/٧ .

لغيرهم في آخر الزمان ؛ ولذلك جاء التعبير بكلمة (حتى) التي هي للغاية وتستلزم بقاءهم بجانب الكثرة حتى آخر الزمان.

• ١- قوله في الحديث الثانى: (فمن ولي منكم أمرا يضر فيه أحدا أو ينفعه ...) قيل فيه إشارة على أن الخلافة لا تكون في الأنصار ، وهذا الحديث أصرح بهذه الحقيقة من الأول والتاريخ على مدار خمسة عشر قرنا مضت حتى الآن يشهد على هذه المعجزة النبوية في أن الإمامة الكبرى لا تكون في الأنصار ، ولا عبرة ببعض الولايات الإقليمية كولاية قيس بن سعد بن عبادة على مصر أو ولاية معاذ بن جبل على اليمن أو النعمان بن بشير على الكوفة ، وإمارة بني الأحمر في غرناطة فهذه ولايات صغرى قام بها بعضهم بأمر وتكليف من الإمام العام وخليفة المسلمين عموما ويرى ابن حجر رحمه الله أن المنع ليس صريحا في الحديث إذ لا يمتنع التوصية على تقدير أن يقع عليهم الجور – وقد وقع بالفعل – ولا تمتنع كذلك التوصية للمتبوع سواء كان منهم أو من غيرهم .(١)

11-وقد استمعت إلى فائدة مهمة ومسجلة صوتا، تتعلق بحديثين شريفين من مناقب الأنصار، لأحد المشايخ الفضلاء ولم أتحقق من اسمه، عن كثرة الأنصار عند الفزع، وقلتهم عند الطمع، وعن كثرتهم وقلتهم بالنسبة إلى غيرهم من الناس، حتى يكونوا كالملح في الطعام، فقال: قلة الانصار وكثرتهم وانتشارهم أخبرت الأحاديث النبوية الصحيحة الشريفة أن الأنصار يقلون في أمور الدنيا من مال واقتصاد وسلطة وحكم وكبكبة وأبهة ويكثرون في الملمات والقضايا الدينية والوطنية والإنسانية، بمعنى أنهم في المصالح الخاصة، لا يكونون في الواجهة مع غيرهم، حتى يخيّل للناس أنهم أقلية، وفي المصالح العليا للأمة والوطن والجهاد والعلم ، تجدهم في الواجهة، حتى يظنّ الناس أنهم أكثرية، وهو ما نص عليه هذا الحديث، قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم للأنصار: إنكم لتكثرون عند الفزع وتقلون عند الطمع، (٢) والحديث منقبة في الأنصار – رضوان الله عليهم – في أنهم يقل عددهم عند مواطن الطمع، مثل اقتسام الغنائم، ويكثرون عند مواطن الفزع مثل الحرب، أو تكثرون عند مواطن الطمع، مثل اقتسام الغنائم، ويكثرون عند مواطن الفزع مثل الحرب، أو تكثرون عند عدون عند مواطن الطمع، مثل اقتسام الغنائم، ويكثرون عند مواطن الفزع مثل الحرب، أو تكثرون عند

(۱) انظر فتح الباري ۱۵۳/۷ .

<sup>(</sup> ٢) انظر:غريب الحديث للخطابي، دار الفكر - دمشق عام : ١٤٠٢ ه - ١٩٨٢ م ج:١،ص:٦٨٢، وقال: يَرْوِيهِ الْوَاقِدِيُّ عَنِ ابْنِ أَبِي حَبِيبَةَ عَنْ دَاوُدِ بْنِ الْحُصَيْنِ عَنْ مَحْمُودِ بْنِ لَبِيدٍ، وانظر: باب الفاء مع الزاي: فزع، من كتاب : (النهاية في غريب الحديث والأثر) لابن الأثير طبعة المكتبة العلمية تحقيق طاهر الزاوي ومحمود الطناحي ومعه استدراكات عليه من كتاب (الذيل على النهاية في غريب الحديث والأثر) لعبدالسلام علوش طبعة دار السلام، وقال الفَرَع : الخوف في الأصل فؤضِعَ مَوْضِع الإغاثة والنَّصْر لأنَّ مَنْ شأنُه الإغاثة والدَّفْعُ عن الحريم مُرَاقِبٌ حَدِرٌ ومنه الحديث [لقد فَرِع أهلُ المدينة لَيْلا فرَكِبَ فرَساً لأبي طلحة] أي اسْتَغاثُوا . يقال : فَزِعْت إليه فَأَفرَعَنِي . أي اسْتَغَثْت إليه فأغاثَني وأفرَعْتُه وإذا خَوْفْتَه، ج: ٣ ، ص : ٤٤٤-٤٤٤.

الإغاثة،أو عند فزع الناس إليكم لتغيثوهم،أي أن الأنصار عندهم عفة نفس وشجاعة وأصالة وإيمان حقيقي،وفي الحديث الآخر،إخبار بأن الأنصار يقلون، يعني:لايراهم الناس في الأمور الدنيوية؛لكنهم منتشرون في كل مكان،فهم كالملح ،قليل مطيب للطعام؛لكنه منتشر فيه كله،عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: إن الناس يكثرون،وتقل الأنصار ،حتى يكونوا كالملح في الطعام،وهذا معناه أنهم أقلية في الأمور الدنيوية،لكنهم منتشرون في كل مكان،وعلى أرض الواقع لا تكاد تجد بلدا عربيا إلا ولهم وجود فيه،وما من أرض وصلها نورالإسلام،إلا وكانوا هم في مقدمة حملة مشاعله.

17-الحديث السابق اتكاً على نصه بعض الباحثين وتعسفوا معناه واستنتجوا منه [انقراض] الأنصار! وغم وضوحه، وسنخصص جملة من الوقفات؛ لرد تلك الشبهة، وبطلان تلك الفرية ودحضها، وأن النص لا يحتملها من أي وجه ببل نص الحديث نفسه تضمن ما يبطلها وينفيها جملة وتفصيلا ، ثم نوضح مافي هذا التعسف من الانتقاء ، في النقاط التالية:

1-الحديث في مناقب الأنصار في صحيح البخاري عن ابن عباس رضي الله عنه ،وفيه دلالة واضحة وصريحة على قلة الأنصار بالنسبة إلى غيرهم من المسلمين عربهم وعجمهم،كما سبق، وهي دلالة أيضا تعد من معجزات النبوة،فالأنصار في الواقع كما أخبر على النسبة إلى سائر الناس: كالملح في الطعام! لا يستغني عنه طعام..

Y-إذا كان وجود الأنصار في الناس كوجود الملح في الطعام، فهل يوجد طعام يكون إصلاحه بلا ملح ؟رغم قلة الملح ورمزيته بالنسبة إلى سائر الطعام! ففيه إشارة صريحة إلى وجود الأنصار واستمرار أجيالهم كما يستمر الناس في استخدام الملح في طعامهم، وفيه دلالة أخرى: على أن الناس لا يستغنون عن الأنصار..

٣-في الحديث دلالات صريحة يتم إغفالها، مع تعسف انتقاء ما لا يحتمله نص الحديث كفرية [انقراض] الأنصار بدلا من [قلة] الأنصار الموافق لنص الحديث، فإذا كان الأنصار سينقرضون! فما وجه وصيته الله لولاة المسلمين بالأنصار خيرا؟! والقبول من محسنهم والتجاوز عن مسيئهم؟ وهل تتوجه الوصية بالمعدوم؟ والمنقرض؟

3-كان الأولى بمن تعسف معنى لا يحتمله نص الحديث:أن يلتمس المعاني السهلة والصريحة والتي يتضمنها نصه!ولكنه الانتقاء الدال بالنسبة للأنصار على (الأثرة) ولا شيء غيرها!ففيه نقطة نظام من رسول الله على تستثني الأنصار تحديدا من بعض القيود والأنظمة التي يضعهاالولاة والحكام تنظيما لمصالح الناس ..

٥-رسول الله همنح حكام المسلمين مبررا ومسوغا نظاميا إلى أن تقوم الساعة؛ كي يستثنوا الأنصار من بين سائرالمسلمين، بنص الدستورالنبوي الشريف: "فمن ولي منكم أمرا يضر فيه أحدا أوينفعه، فليقبل من محسنهم ويتجاوز عن مسيئهم "فأين سنجد استنباط هذا الحكم الشرعي من نصه!؟ لكنها الأثرة والانتقاء!؟

7-بالنسبة لنا ندرك السبب وراء تجاهل الناس لنقطة النظام تلك وهو:الأثرة ،والهروب من أي استحقاق يكون للأنصار ،وهو ما حمل بعضهم على إنكار وجود الأنصار ،والتشكيك في نسب من ينتسب إليهم من بين سائر الناس والقبائل!رغم أنه لا غنم ولا مزية للانتساب إلى الأنصار غير ظهورالأثرة وهي سبب للتخلي عنه،وليس للتحلي به..!

٧-فليس للانتساب للأنصار مزية تغري من ليس منهم كي ينتحل نسبهم ويدخل فيه ببل المتحقق أن عليه ضريبة الأثرة يدفعها في كل أحواله ولو جاز شرعا لمن ولد من أبوين من الأنصار أن ينتحل نسباغير نسب الأنصار لكان العقل والمنطق مع التخلي عنه بدلامن التحلي به ولهذا أمروا بالصبر حتى يلقوا حبيبهم .

٨-تكررت كلمة ((الأُثْرَة)) فيما سبق وهي مصطلح شرعي دال على المعجزة النبوية حيث أخبر أنها ستصيب الأنصار بعده ،فتحقق ذلك فنالتهم الأثرة كما أخبر الصادق المصدوق عناها:

الانفراد بالشيء عمن له فيه حقّ ،وتعني :الأنانيَّة وحُبّ النَّفس والانطواء وراء الذات. والأثرة:تطلق على من لا يهدف إلاّ إلى نفعه الخاصّ ، وعكسها الإيثار الذي هو سمة من سمات الأنصار كما وصفهم به رب العزة والجلال في محكم تنزيله في سورة الحشر: {وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ من قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ في صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ على أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بهم خَصَاصَةً ، وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَٰئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ } (٩)

والأُثَرَة تفضيل الإنسان نفسه على غيره،وهي عكس الإيثار تماما وهو: تفضيل الإنسان للآخرين على نفسه،وفي الحديث عن أُسيد بن حضير –رضي الله عنه –أن رجلا من الأنصار قال :يا رسول الله،ألا تستعملني كما استعملت فلانا بفقال (إنكم ستلقون بعدي أثرةً،فاصبروا حتى تلقوني على الحوض) [متفق عليه]

وفي الأحاديث السابقة ملحظان مهمان جدا لمن تأمل:الأول:وصيته الله لحكام المسلمين بالأنصار خيرا!والآخر:أمره الأنصار بالصبر،فإنهما يدلان بشكل صريح بما سينال

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

الأنصار من المعاناة والظلم والأثرة والتقصير في حقهم،مما استدعى الوصية بهم خيرا، ومطالبتهم بالصبر حتى يلقوا حبيبهم على فصبر جميل! والله أعلم.

## خروج الأنصار من المدينة وأسبابه، وأبرز مواطنهم اليوم:

وغنى عن التعريف مواقف الأنصار المشرفة مع خلفاء الرسول صلى الله عليه وسلم خاصة أبا بكر الصديق رضي الله عنه في حروب الردة ، وأبرز تلك المواقف ما كان منهم يوم اليمامة مع بنى حنيفة أصحاب مسيلمة الكذاب (٢) ومع انتشار الإسلام وامتداد الفتوحات الإسلامية خرج الأنصار من المدينة إلى الآفاق ومعظمهم خرج نشرا للإسلام وجهادا في سبيل الله وبعضهم خرج من المدينة بعدا عن الحيف والجور الذي لحقهم من بعض الولاة \_ وبالذات الأمويين \_ الذين لم يراعوا فيهم وصية رسول الله صلى الله عليه وسلم . (٣) وهذا الخروج شمل جهات الدنيا الأربع فالذين غزوا منهم مع محمد بن القاسم الثقفي بلاد السند وبلاد ما وراء النهر، فريق منهم استوطن تلك البلاد بعد الفتح وتناسلوا فيها وتكاثروا ولا غرو أن تكون لهم ذرية تحمل اسمهم إلى اليوم وقد التقينا بكثيرمنهم من الهند لازالوا محافظين على دينهم ونسبهم خصوصا في المنطقة التي تسمى (كرلا) وإن تغيرت لغتهم ، ومثلهم في ذلك أسرة آل الندوي الشهيرة في الهند والتي أنجبت كثيرا من علماء الهند ودعاة الإسلام هناك وهم من سلالة عثمان بن عفان رضي الله عنه ولا زالوا متمسكين بنسبهم رغم تغير لغتهم وكذلك الذين شاركوا في فتح مصر حيث كان قيس بن سعد بن عبادة واليا لعلى بن أبي طالب رضى الله عنه على مصر (٤) ونسله فيها حتى اليوم في صعيد مصر وفي كل مدينة منها وهم أنصار البقرية من سلالة ونسل قيس بن سعد بن عبادة رضى الله عنه ولهم أعلام ورموز معاصرون لا يخفون على من عنده أدنى متابعة لوسائل الإعلام العربي ، ولهم أندية ومجلة وفنادق ومؤتمر سنوي بدية كل عام هجري ،وكلها تهتم بشؤونهم وقد التقينا بكثير منهم . وكذلك الذين شرقوا فمن نسلهم اليوم فئام عظيمة في إيران والعراق وسوريا ولبنان ودول الخليج نعرفهم جيدا ولا زال لنا صلة وثيقة ببعضهم ولاشك أن هناك قلة قليلة بقيت في الجزيرة العربية ولم تخرج ، وهم قلة تستوطن اليوم وادي فاطمة (مر الظهران) قرب مكة المكرمة وشهرتهم:

<sup>(</sup>٢) انظر مختصر سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم لشيخ الإسلام / محمد بن عبد الوهاب صـ٢٠٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) انظر مأساة موقعة الحرة على يد مسرف بن عقبة قاتله الله و أشقاه الذي قتل في يوم واحد أكثر من عشرة آلاف وسبعمائه غالبيتهم من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم الطاهرة ثلاثة أيام وسبى الأولاد

والنساء و استباح الفروج ... انظر مثلا وفاء الوفاء ١٣٢/١ وما بعدها وانظر مادة الألف مع النون (( الأنصار من معجم قبائل الحجاز للبلادي وغيرهما من كتب التاريخ.

<sup>(</sup>٤) انظر جمهرة أنساب العرب لابن حزم ط ٥ صـ٣٦٥ .

الشيوخ وإن كانوا قد بدأوا في الآونة الأخيرة يذكرون نسبتهم الصحيحة إلى الأنصار فتجد في كل من المدينة المنورة وجدة والكامل والبرزة ومكة المكرمة والدمام والجبيل والرياض كثيرا منهم بلقب : الأنصاري (۱) وفي جميع بقية دول الخليج وجاء في كتاب تحفة المحبين والأصحاب في معرفة ما للمدنيين من الأنساب الطبعة الأولى ١٣٩٠ه تونس، لمؤلفه عبد الرحمن الأنصاري مولود في المدينة المنورة عام ١١٢٤ه ،افتتح المؤلف كتابه القيم ب( بيت الأنصاري) وأورد تفاصيل غاية في الأهمية لا مجال لإيرادها هنا من ص ٧-٣٥ وذكر أن هذا البيت يعرف قديما ببيت الزرندي نسبة إلى زرند وهي قرية من أعمال المدينة المنورة من جهة الشام بقرب وادي القرى، ولا شك أن لهم بقايا في المدينة المنورة ومكة المكرمة إلى يومنا هذا.

وفي موسوعة الأنساب في الجزيرة العربية الإصدار الأول ،وجاء فيها ضمن القبائل العربية في الجزيرة في الوقت الحاضر ممن يرجع نسبهم إلى الأنصار: (١)

\*\*آل جامع: من الخزرج من قبيلة الأنصار، ويوجدون في الزبير والبحرين والكويت والزبير مدينة تقع في القسم الشمالي للخليج العربي.

\*\*آل عبد القادر: وينتمون إلى عبد القادر بن محمد بن أحمد بن علي من ذرية أبي أيوب الأنصاري من بني النجار من قبيلة الأنصار ويوجدون في محافظة الأحساء في المنطقة الشرقية من المملكة العربية السعودية.

\*\*العبيد: من الخزرج من الأنصار من الأزد من قحطان من قبيلة الأنصار نزح جدهم الشيخ عبيد بن عامر الخزرجي من المدينة المنورة إلى جلا جل وأقام فيها للوعظ والإرشاد ثم نزح قسم منهم إلى الكويت والزبير والرياض ويسمون بالعبيد ومنهم في الكويت الحاج أحمد عبد الرزاق العبيد وأولاده.

\*\*الدليجان: لديهم شجرة نسب وأصلهم من الحجاز من الخزرج من بني النجار قبل . • • • عام نزح قسم منهم إلى نجد ومنازلهم في القصيم بمكان يسمى العوسجية من قبيلة

<sup>(</sup>۱) انظر مادة (( الشيوخ )) من معجم قبائل الحجاز لعاتق البلادي.

<sup>(</sup>١) إعداد الأستاذ عبد الله العجيل من الكويت ومن إنتاج المعالم للحاسب الآلي جدة السعودية، ص ،ب: ٣٣٣٦٤الرمز البريدي

الخزرج، وفي عام ١٢٥١ه نزح فوزان الدليجان من نجد إلى الزبير وفي الزبير تزوج ،واشترى ملكا من النخيل في البصرة ثم نزحوا إلى الكويت.

كما أن قبيلة النعيم المعروفة في دولة الإمارات وعمان ينتمون إلى الخزرج وبالتحديد من بني عمرو بن عوف ،وينقسمون إلى فرعين مشهورين عندنا وهما آل بوخريبان وآل بوشامس كما أفادني بذلك الأخ الفاضل أبو عمر من الإمارات،وكذلك أفادني سعادة المهندس يحيي بن أحمد الأنصاري من مدينة الجبيل السعودية عن جده قائلا: نزح الشيخ عثمان بن عبد الله بن عبد الرحمن الأنصاري مع أسرة آل بوعينين من دولة قطر إلى الجبيل عام ١٣٢٧ هـ وذلك قبل دخول هذه المدينة إلى الحكم السعودي بفترة وجيزة . جميع سكان هذه المدينة من أهل السنة و محبين للخير ، عمل جميع أهل هذه المدينة منذ القدم بتجارة اللؤلؤ وصيد الأسماك، ويعمل أبناؤها الآن في الشركات البتروكيماوية العملاقة الموجودة بهذه المدينة بظل النهضة العمرانية للمملكة العربية السعودية . وقد ترعرع الشيخ عثمان مع هذه الأسرة في هذه المدينة حتى توفي عام ١٤١١ هـ . جميع أولاد الشيخ عثمان موجودون بهذه المدينة . وقد ذكر الشيخ عثمان أن نسبه يرجع إلى المدينة المنورة وهو من قبيلة الأنصار التي هاجر بعضهم إلى سواحل الخليج يرجع إلى المدينة المنورة وهو من قبيلة الأنصار التي هاجر بعضهم إلى سواحل الخليج العربي .

كما أخبرني الأخ لطفي آل طيبة من الأردن أن آل طيبة في الأردن يرجع نسبهم إلى الأنصار ولقب طيبة نسبة إلى المدينة المنورة ومن أسمائها طيبة.

ويضيف الأستاذ جمال عمر أحمد الأنصاري من ليبيا قائلا:

أخي في الإسلام وابن عمي نسبا؛ أنا من الأنصار في جنوب ليبيا في منطقة براك الشاطئ ومنطة أقارالشاطئ اسمي:جمال عمر أحمد ..إلى عبد الله (سبال العينين ) بن عمر بن علي الجداوي الأنصاري الخزرجي السولمي، إلى هنا استطاع الدكتور الجراري الذي يعمل في مركز البحوث والدراسات التاريخية في ليبيا،حيث قام بجمع الوثائق القديمة الموجودة عند شيوخ القبيلة وعمل منها شجرة العائلة.

كما اطلعت على أبحاث موثقة بالأدلة والمراجع ووثائق معتمدة لدى فضيلة الشيخ عبد الله بن محمد المعتاز الأنصاري والأستاذ أسامة محمد المعتاز الأنصاري عن تاريخ عائلة المعتاز المشهورين في عنيزة بالقصيم ونسبهم الموثق إلى الأنصار الخزرج من سلالة بني النجار الخزرج ، وهذه الأسرة من الأنصار الخزرج هي صاحبة المبادرة

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

والسبق في الدعوة إلى فكرة لم شمل الأنصار في المملكة ، من خلال الدعوة إلى لقاء تاريخي مشهود في عنيزة العزة والشموخ عام ١٤٢٧ه، قال فيه الشاعر / صديق عبد الباقى الأنصاري الأبيات التالية وكان ضمن وفد جماعته من آل قطب بن محمد بن نافع الأنصاري المشاركين في ذلك اللقاء:

يا من لكم من صميم المجد مرتشف جئناكم من رياض الخير في عجل وللقلوب وجيب نحوكم كلف ُ قطفتها من جنان روضها أنفُ من آل معتاز فرع الخزرج الشنف حتى تبين أن الود مؤتلف وللعقيدة نبراس بها عرفوا وسرنا أن نرى في اليوم رابطة تضمهم وبني نصر كمن سلفوا فقمت أنشىء هذا القول بينهم مذكرا أننا من دوحهم طرف

يا آل معتاز بان العز والشرف تحية من بني نصر معطرة لعلها أن تفي حقا لإخوتهم هم الكرام فما إن قد حللت بهم كمثل أسلافهم للدين حامية

كما زودني الأستاذ السيد أحمد حمدان الياداسي من سكان المدينة المنورة بنسخة من بحث موثق بالأدلة والمراجع عن الأنصار الياداسيين وانتقالهم من ولاتة إلى الساقية الحمراء و أهقار و النيجر وليبيا بعد ذلك ضمن بحث علمي موثق بالمراجع والكتب التي وردت فيها الإشارة إليهم وأنصفهم السيد أحمد الياداسي بشكل غير معهود ممن يقعون موقعه من الأنصار حيث صرح بأنه إنما يحمل لقبهم بالحلف والمصاهرة والجوار ، وليس منهم نسبا مما يدل على الوفاء ونسبة الفضل إلى أهله فقد توافرت فيه صفات شح بمثلها أهل هذا الزمن وندر وجودها مما يدل على أصالة معدنه وطيب معشره.

وفيما يلى بيان ببعض أسر الأنصار في العالم اليوم، على سبيل التمثيل وليس الحصر ، إذ يوجد للأنصار عشائر كبيرة في العراق ومصر وسوريا ولبنان واليمن والهند، لا يتسع المجال هنا لذكرها، إلا بعد اكتمال معجم أسر قبيلة الأنصار في العصر الحديث (١) وقد تواصلنا مع جميع بقايا الأنصار منذ ١٤١٠ه ،ودونت جميع المعلومات التي وصلت إليها عن الأنصار وبقاياهم في جميع أنحاء العالم بغرض التعارف والتواصل

<sup>(</sup>١) معجم أسر قبيلة الأنصار في العصر الحديث / مرتضى الأنصاري. مخطوط.

وحفظ الأنساب وصلة الرحم ،وتواصلنا مع بعض الأسر منهم ،موجودة حاليا في مواطنها في العالم الإسلامي وقد جمعت من ذلك معلومات مهمة ومفيدة ،أفاد منها بعض الباحثين والكتاب من أبناء الأنصار في الأبحاث والكتب التي توالت بعد ذلك،وجمعت عددا من أسماء أسر الأنصار ،ومواطن وجودها ،حاليا في العالم الإسلامي،ونشرتها مبكرا منذ عام ٢٠٠٧م في منتديات الأنصار ، والفيس بوك ،وتم تناقلها وتداولها ونشرها في مواقع ومنتديات عديدة بعنوان: معجم أسر قبيلة الأنصار في العصر الحديث.

١- إدويُبْسات في بلاد الشنقيط في موريتانيا ويعرفون أيضا بالأنصار البصاديين.

Y-أسرة آل الأحمر – ريف دمشق-: يعود نسبها إلى أبي عبدالله محمد المخلوع الأمير الثالث لغرناطة، سمي بالمخلوع نتيجة خلعه من الإمارة على يد أخيه نصر أبو الجيوش، بعد وفاة المخلوع تم إجلاء عائلته إلى خارج الأندلس ونزلوا منها إلى البقاع الغربي في لبنان اليوم، ونظراً لتزايد عددهم وقوة شوكتهم قام السطان المملوكي برقوق بإقطاعهم البقاع الغربي و رأس بيروت مقابل أن يقوموا بصد السفن الصليبية عن ميناء بيروت. بعدها ونتيجة للصراعات التي دارت بين القيسية واليمانية تم ترحيل جزء كبير من العائلة إلى دمشق فنزلوا في ريفها، وما يعرف اليوم بمدينة التل ومازالت موطنهم إلى يومنا هذا . من أهم المعالم التي تركوها في لبنان ما يعرف اليوم بشارع الحمراء أحد أشهر شوارع بيروت ومسجد الحمراء في بيروت. ومن أشهر أفراد العائلة الأستاذ عبدالله الأحمر الأمين العام المساعد السابق لحزب البعث الاشتراكي. ويقيم أفراد الأسرة اليوم بشكل كبير في موطنهم بدمشق بالإضافة إلى تواجد تجمعات كبيرة لهم في المملكة العربية السعودية.

٣-أولاد تدرارين في إقليم بوجدور بولاية العيون في المملكة المغربية ولهم انتشار وتواجد في أكثر بلاد المغرب وموريتانيا ومالي والنيجر وليبيا والجزائر ويرجع نسبهم إلى أبي دجانة الأنصاري الخزرجي رضي الله عنه.

3-أهل السوق: الأيوبي واليعقوبي والساعدي من أهل السوق في شمال أفريقيا وغربها ومكة والمدينة والرياض (بعضهم من الأيوبين واليعقوبيين وبني ساعدة فقط من الأنصار ،وما سواهم من أهل السوق من الأشراف) ويرجع نسبهم إلى أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه ويعقوب الأنصاري ،وسعد بن عبادة رضي الله عنه سيد الخزرج

٥-البقرية أو البيرقية في جمهورية مصر العربية ويرجع نسبهم إلى قيس بن سعد بن عبادة الأنصاري الساعدي الخزرجي رضي الله عنه.

7-بنو الأحمر أو بني نصر في المغرب الأقصى والأندلس وشمال أفريقيا وغربها ويرجع نسبهم إلى سيد الخزرج سعد بن عبادة الخزرجي الساعدي الأنصاري رضي الله عنه ومنهم أسرة الشيخ الدكتور جمال بن عمار الأحمرالأنصاري الخزرجي،الأستاذ الجامعي والأكاديمي والمؤلف والداعية المعروف،ويسكنون قرية حمام دباغ التابعة لولاية قالمة بالجزائر، وممن يرجع نسبه إلى بني الأحمر: آل نافع الأنصاري الخزرجي.

٧-بنو ساعدة في الإمارات وسلطنة عمان ولأخي الفاضل المهندس مكتوم الساعدي أبي دجانة بحث كامل عنهم وله معلومات وافية عنهم في أكثر من موقع للرجوع إليه ٨-بنو عكرمة في مصر ( بحري منفلوط) ويرجع نسبهم إلى سيد الأوس سعد بن معاذ

9-بنو محمد في مصر ( بحري منفلوط ( ويرجع نسبهم إلى شاعر رسول الله صلى الله عليه وسلم حسان بن ثابت رضى الله عنه

رضى الله عنه.

· ١-آل بوخريبان في الإمارات العربية المتحدة وسلطنة عمان ويرجع نسبهم إلى آل نعيم من الأنصار الخزرج

11- آل بو شامس في الإمارات العربية المتحدة وسلطنة عمان ( بعضهم ) ويرجع نسبهم إلى آل نعيم من الأنصار الخزرج بعضهم من الأنصار وليسوا كلهم منهم. 17-آل جامع أسرة خزرجية أزدية قحطانية في القصب والرياض،ويلتقون مع الشريدة والعبيد في القصب وجلاجل ،في النسب القريب ،ومنهم الباحث الهمام الشيخ سعود الجامع وله مساهمات في التعريف بأسرته وتعزيز التعارف والتواصل مع الأنصار

17-آل جمعة ساكني حوطة بني تميم والرياض ، من بني عوف ، ومن ذرية الصحابي الجليل عبادة بن الصامت رضي الله، ومنهم الباحث الهمام الشيخ محمد الجمعة،وله جهود مقدرة في التعريف بأسرته،وتعزيز التواصل والتعارف مع الأنصار.

1- آل حماد من بني ساعدة من ذرية سيد الخزرج سعد بن عبادة رضي الله عنه في الدرعية والرياض، وهم من عقب العلامة عبدالله بن سليمان الحماد الساعدي الخزرجي الأنصاري إمام مسجد الطريف، ومنهم الباحث الهمام الشيخ: سليمان الحماد الخزرجي، وله جهود مقدرة في التعريف بأسرته الخزرجية من الأنصار وتعزيز التواصل والتعارف مع الأنصار.

١٥-آل خدرة في البحرين ويرجع نسبهم إلى أبي سعيد الخدري رضى الله عنه.

17-أسرة الخزرج بالرس،وترجع إلى جدهم محمد بن عبدالله الخزرج ،وكان يسكن حوش خميس بالمدينة المنورة،ثم انتقل ابنه صالح إلى مدينة الرس بمنطقة القصيم واستوطنها،وأبناؤه: راشد،ومحمد،وإبراهيم،

ثم انتقل راشد إلى المدينة وسكن حوش الجربي وزقاق الطيار وحوش قمر وقد شارك مع الأمير فيصل بن عبدالعزيز في حرب اليمن وعمل في المدينة المنورة في إمارة المنطقة وبعدها تم نقله إلى إمارة القريات وأما محمد فقد كان من الدعاة ممن أرسلهم الملك عبدالعزيز إلى القرى والهجر وسكن قرية الثمد وكان يسمى المطوع بالقرب من المدينة المنورة ،أما إبراهيم فقد سكن مدينة الرس وعاش حتى عام ١٣٨٤هه ،وانتقل إلى الرياض

وهم فروع هذه الأسرة من الخزرج،وينتشرون اليوم في عدد من مدن المملكة مثل: مكة المكرمة وجدة والرياض وغيرها،ومنهم الباحث الهمام الأستاذ مشعل عبدالرحمن الخزرج،وله جهود في التعريف بأسرته ،وتعزيز التواصل والتعارف مع الأنصار

17-الخزرجي في أبو ظبي من ذرية الصحابي الجليل سيدنا رفاعة بن رافع بن مالك بن العجلان الزرقي الخزرجي الأنصاري رضي الله عنه أول من أسلم من الأنصار، وأحد الستة، وأحد الاثني عشر، وأحد السبعين من أهل بيعة العقبة الأولى ، والثانية ، الذي اختاره سيد الخلق رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نقيبا من نقباء الأنصار رضي الله تعالى عنهم وعن ذرياتهم أجمعين ، ومن ذريته الشيخ الدكتور أحمد بن العلامة محمد بن الورع المدقق العلامة الشيخ أحمد بن الإمام العالم العالم الشيخ حسن الأنصاري الزرقي الخزرجي.

1A - آل دليجان أو دليقان: في الزبير والكويت والعوسجية بالسعودية ويرجع نسبهم إلى بنى النجار من الخزرج.

19-آل رافع بن خديج رضي الله عنه الأوسية بدارين ورأس تنورة والجبيل، والكويت، وقطر، ولها جهود في التعريف بالأنصار من خلال الباحث القدير الأستاذ سعود عبد العزيز الأنصاري رحمه الله والدكتور أحمد عبد الكريم الأنصاري ومن خلال تنظيمهم لقاء عام للأنصار في الجبيل ١٤٢٨ه، ثم في الكويت بعده ١٤٢٩ه

• ٢- آل رصاع في الجزائر وتونس ،وأصلهم جميعا من تلمسان ومنها انتشروا في الجزائر وتونس وهم من ذرية الإمام أبوعبدالله محمد بن قاسم الأنصاري الرصاع التلمساني ثم التونسي المالكي (ت ٨٩٤ه) ،وكان قاضي الجماعة بتونس وولد في تلمسان ونشأ واستقر بتونس ١٨٨ه وعاش فيها وتوفي بها ، وله عقب بتونس حاليا ،ولهم معرفة واتصال ببني عمهم بقوا في تلمسان إلى الآن ،وقد اقتصر في آخر أيامه على إمامة جامع الزيتونة والخطابة فيه ،متصدرا للإفتاء وإقراء الفقه المالكي ،

وعائلة الرصاع كرائم عائلات الأنصار بمدينة تلمسان وعرف أفرادها بالفضل ،والمجد ،والنباهة ،والعلم ،وجدهم الذي لقب ب: الرصاع ،كان نجارا تميز بالبراعة في الصناعة ودقة الرسم على الخشب،فعرف بالرصاع لجودته في ترصيع الخشب والرسم ،وهو من صنع باب جامع تلمسان الكبير والحالي منذ القرن السادس الهجري وإلى اليوم وهو على نفس البناء ،ومن سلالته الشيخ والمهندس عبدالقادر بلعيد الرصاع الأنصاري من سكان مدينة بلعباس تبعد عن تلمسان ، 7كم.

٢١-الزرندي نسبة إلى قرية زرند وهي قرية من أعمال المدينة المنورة من جهة الشام قرب وادى القرى.

٢٢ – آل الزغل في الشام ومصر ويرجع نسبهم إلى السلطان النصري أبو عبدالله الزغل أي الشجاع وهي ثاني أكبر قبيلة في عجلون بالأردن ويسكنون مدينة عنجرة ويعود نسبهم إلى الصحابي الجليل قيس بن سعد بن عبادة الخزرجي الأنصاري رضي الله عنه.
٣٢ – آل زين الدين نجم الدين قطب الدين الأنصاري في المدينة المنورة وينبع ويرجع نسبهم إلى أبي طلحة زيد بن سهل الأنصاري.

٢٤-آل سبال العين أو المرابطين في براك الشاطئ بفزان في ليبيا وتونس ويرجع نسبهم إلى عبد الله الجداوي السلمي الخزرجي الأنصاري نسبة إلى مدينة جدة على ساحل البحر الأحمر.

٢٥-السبعي: في جازان وهم ينسبون إلى سبيع بن عامر من أحفاد سعد بن عبادة الساعدي الخزرجي الأنصاري وكذلك بني عمومتهم وجيرانهم: آل النمازي وآل الشرواني وبنوهتان ،ولهم جهود في التعريف بأنفسهم وبالأنصار من خلال الدكتور سامي النمازي الأنصاري وغيره.

٢٦- أسرة آل السخاخني: أسرة مكية قدمت من مصر واستقرت في مكة المكرمة بالقرن الثالث عشر الهجري يرجع نسبهم لبني حرام ذرية جابر بن عبدالله الانصاري رضى الله

عنهما.

٢٧ -أسرة الشريدة : خزرجية،أزدية،قحطانية ،خرجت من المدينة المنورة ،ثم استوطنت مدينة القصب ،ثم مدينة جلاجل ثم استقروا في مدينة بريدة،وأسرة الشريدة هي التي استضافت التجمع التاريخي الكبير لأسر الأنصار في المملكة عام ٤٤٠ه، بكل سخاء وشموخ ، وبرعاية كريمة وسخية من عميدها الوجيه الشيخ عبدالله الصالح الشريدة ، في قصره العامر ببريدة ، ولهم مواقف تاريخية مشرفة تسطر بأحرف من نور مع مؤسس البلاد جلالة الملك عبدالعزيز بن عبدالرحمن آل سعود رحمه الله وأبنائه الملوك البررة من بعده، ولهم مواقف مشرفة أيضا في خدمة أهل بريدة والمجتمع بأسره. ٢٨-الشيخ عثمان بن عبدالله بن عبدالرحمن الخزرجي الأنصاري، في مدينة الجبيل، من ذرية سيد الخزرج سعد بن عبادة الخزرجي الأنصاري رضى الله عنه، وكان جده عبدالرحمن الأنصاري قد خرج من المدينة في القرن العاشر إلى بلاد الشام ثم انتقل إلى بر فارس ، ثم توجه ابنه عبدالله إلى الإمارات في القرن الثاني عشر ،ثم انتقل أبناؤه لقطر ،ومن ثم انتقل منهم عثمان بن عبدالله بن عبدالرحمن الأنصاري مع قبيلة البوعينين قبل مائة إلى الجبيل وعمل في بداية حياته في الغوص بالبحر لصيد اللؤلؤ وكانت هذه المهنة شاقة جدا فتركها و عمل في التجارة بالجبيل حتى نهاية حياته عام ١٤١٢هـ هجري عن عمر يناهز ٩٤ عام .. وله من الأبناء" سبعة " ٥ ذكور و ٢ إناث وله الكثير من الأحفاد ويعملون مهندسين في أكبر شركات سابك العملاقة في الجبيل الصناعية ومنهم رؤساء شركات ومدراء في الغرفة التجارية الصناعية بالجبيل ومنهم من يعمل في شركة أرامكو السعودية،ومنهم الباحث الهمام الأستاذ إبراهيم بن عثمان الأنصاري،وله جهود مقدرة في التعريف بأسرته وتعزيز التواصل والتعارف مع الأنصار ٢٩ - الشيوخ الأنصار في الحجاز البشابشة أحفاد الشيخ عبدالقادر بن بشيبش (هدى الشام ووادي فاطمة والجموم ومكة وجدة ) ويرجع نسبهم إلى أوس بن خولي الخزرجي الأنصاري الصحابي الجليل رضي الله وتنقسم القبيلة إلى سبعة فخوذ وهم كالتالي:

1) ذوي عبدالوهاب نسبة إلى جدهم الشيخ عبدالوهاب بن كاتب بن عبدالرحمن بن عبدالقادر بن بشيبش شيخ مشايخ الأنصار وكبيرهم وذلك بما نصت الوثيقة الموقعة من قبل جميع شيوخ الفخوذ في عام ١٢٠٠ه.

- ٢) الدوشان نسبة إلى جدهم الشيخ على الدويش.
- ٣) ذوي دغلوب نسبة إلى جدهم الشيخ دغلوب بن محمد.
  - ٤) ذوي زيد نسبة إلى جدهم الشيخ أحمد بن زيد.
  - ٥)النجالية نسبة إلى جدهم الشيخ عبدالرحمن النجلي.
- ٦) ذوي مليح نسبة إلى جدهم الشيخ عبدالحفيظ بن مليح.
- ٧) نوي مهمل نسبة إلى جدهم الشيخ جزاء بن مبارك بن مهمل.

، وشيخ قبيلة الأنصار بهدى الشام هو الشيخ يحي عابد عبدالإله ذوي عبدالوهاب الأنصاري، وشيخ قبيلة الأنصار بوادي فاطمة هو الدكتور عمر عبدالله الأنصاري.

•٣-أسرة آل الصويغ: من بني النجار الخزرج ،المنتشرون في ضرماء والرياض وحائل والشرقية والمدينة،ومنهم الباحث الهمام الشيخ فهد إبراهيم الصويغ،جمع الكثير من الوثائق المهمة وله مساهمات وجهود جبارة في التعريف بأسرته،وتعزيز التعارف والتواصل بالأنصار مبكرا،وسافر للداخل والخارج لجمع الوثائق،وعقد عدة لقاءات للتعارف والتواصل مع الأنصار.

٣١-آل طيبة في الأردن نسبة إلى المدينة المنورة التي من أسمائها طيبة.

٣٢-أسرة ذرية العلامة عبدالله الصويغ ،من ذرية الصحابي الجليل أبي سعيد الخدري،وينتشرون في محافظة الخرج التابعة لمنطقة الرياض ،وبعض المراكز التابعة لها كالدلم والسيح واليمامة والثليماء وغيرها،وهم من ذرية عبدالله الصويغ بن محمد بن عامر

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

الخزرجي، الذي انتقل من المدينة المنورة وسكن بالدلم بنجد، ويتصل نسبهم إلى محمد بن إبراهيم بن محمد بن محمد بن عبدالله بن عبدالوهاب بن عبدالفتاح بن عبدالرحمن بن سعد ويكنى:أبوسعيد الخدري ،وهو خدرة بن عوف بن الحارث الخزرجي وأما أبناء عامر فهما:محمد وناصر ،وذرية محمد هي الموجودة في الخرج حاليا،وأما ناصر فقد أنسل عامر الذي انتقل إلى حوطة بني تميم، ولا زال الفرعان بتلك المحافظتين ومن أعلامهم: العلامة عبدالله الصويغ بن محمد بن عامر الخزرجي بن محمد بن أحمد بن محمد بن إبراهيم بن محمد بن محمد بن عبدالله بن عبدالوهاب بن عبدالفتاح بن عبدالرحمن بن سعد مم ذرية الصحابي الجليل أبي سعيد الخدري رضي الله عنه. ملحوظة: هذه الأسرة غير أسرة الصويغ من بني النجار من ضرماء وشقراء والرياض وحائل والشرقية والمدينة،والتشابه في اللقب كثير في نجد،ويدرك الفرق بين لقب وآخر بمعرفة المدينة والصحابي الذي يعود إليه نسب كل فرع.

انظر: كتاب تاريخ قبائل الأنصار في سائر البلدان والأقطار للدكتور ياسر حميد الأنصاري المبحث الثامن ص ١٦٧-١٦٨، كما أفادني عنهم: عميدهم الأستاذ/عامر بن عبدالعزيز الصويغ.

٣٣-آل عبد القادر في السعودية ( الأحساء والمبرز والشرقية ) و باقي دول الخليج ويرجع نسبهم إلى أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه.

٣٤-أسرة العبيد من (جلاجل) أسرة أنصارية خزرجية، قدم جدهم أحمد بن عبيد من المدينة ،وسكن القصب ،ثم انتقل منها إلى جلاجل حيث تولى القضاء بطلب من أهل البلد ،وخرج من ذربته علماء وقضاة ،منهم الشيخ عبدالرحمن بن محمد بن عبدالله وابنه الشيخ محمد، ومنهم الشيخ عبدالله بن سليمان القاضي في حائل وسدير زمن الإمام تركي بن عبدالله ،كتب عنه ابن بسام في كتابه علماء نجد في ثمانية قرون ،ومنهم الشيخ عبدالرحمن بن محمد بن إبراهيم، والذي كتب عنه الشيخ ابن بسام في كتابه علماء نجد في ثمانية قرون وابنه الشيخ أحمد، ومنهم الشيخ عيسى بن عبدالرحمن الذي تولي

الإمامة في مسجد عيسى عام ١١٣٥ه، ولا يزال المسجد باقيا حتى الآن ،وقد تم ترميمه قبل سنوات، وأسرة العبيد تلتقي بالنسب مع أسرة الشريدة والجامع ،ولديهم تركة ضخمة من الوثائق التى ورثوها عن أجدادهم المشائخ رحمهم الله.

٣٥-أسرة آل عبيد في السعودية (شقراء والرياض)،ويرجع نسبهم إلى عبيد بن عامر الخزرجي من ذرية الصحابي الجليل عبادة بن الصامت الخزرجي الأنصاري رضي الله عنه،ولهذه الأسرة جهود مبكرة في التعارف والتواصل من خلال عميدها الأخ الكبير الأستاذ /عبد الله ناصر العبيد والوثائق المهمة التي يحتفظ بها

٣٦- آل قطب بن محمد بن نافع في شمال أفريقيا، وغربها، والسعودية ويرجع نسبهم إلى بني الأحمر أو بني نصر من سلالة قيس بن سعد بن عبادة الخزرجي الساعدي الأنصاري رضي الله عنه، وعميدهم في المملكة الشيخ عبد الرحمن بن محمد الأنصاري، وفي مالي الشيخ عبدالمجيد الملقب ناصربن محمد أحمد بن الطاهر الأنصاري.

٣٧-المحس في شمال السودان ووسطه ويرجع نسبهم إلى الصحابيين الجليلين أبي بن كعب الأنصاري وجابر بن عبد الله الأنصاري رضى الله عنهما.

٣٨-المطوع ابن سليمان: خرجوا من المدينة المنورة، واتجهوا نحو نجد، وسكنوا شقراء، ثم وادي الدواسر ثم استقروا في خميس مشيط، من بني النجار الخزرج، وشهرتهم (عائلة المطوع ابن سليمان)، وهم من أعمدة الاقتصاد التجاري في منطقة عسير ومن أبرز رجال الأعمال فيها ، ومنهم الباحث الهمام الشيخ عبدالعزيز المطوع، وله جهود مقدرة في التعريف بأسرته، وتعزيز التواصل والتعارف مع الأنصار، وعدد من المبادرات الهادفة لنماء كيان الأنصار.

٣٩ -أسرة آل معتاز: من بني النجار الخزرج وعميدهاالشيخ عبد الله محمدالمعتاز ولها فضل السبق في أول لقاء جامع - حسب علمي -لبعض أسر الأنصار بالمملكة في مدينة

عنيزة عام ١٤٢٧ه ،ولها جهود في التعريف بنفسها وبالأنصار عامة من خلال جهود المستشار أسامة محمد المعتاز الأنصاري،وهو من أوائل الباحثين الذي أسسوا التواصل بالأنصار،وخدموا التعارف وصلة الرحم بينهم، والتعريف بأسرته النجارية الخزرجية من الأنصار،وله الفضل -بعد الله - في ظهور العديد من المبادرات الهادفة بين الأنصار في المملكة والخليج.

• ٤ – أسرة آل منصور ساكني الحَريْق والرياض ، خزرجية أزدية قحطانية من بني النجار الخزرج ، من ذرية الصحابي الجليل أنس بن مالك رضي الله عنه ، وجدهم هو القاضي العلامة الشيخ عبدالرحمن بن منصور بن عثمان بن أحمد بن حسين الخزرجي،ومنهم الباحث الهمام الشيخ إبراهيم المنصور ،وله جهود مقدرة في التعريف بأسرته،وتعزيز التواصل والتعارف مع الأنصار.

13-أسرة الموسى: من بني النجار الخزرج في الفرعة وشقراء والرياض، ومنهم الباحث الهمام الشيخ بندر عبدالله الموسى، وقد جمع العديد من الوثائق المهمة وله مساهمات وجهود في التعريف بأسرته وتعزيز التعارف والتواصل بالأنصار، وعقد عدة لقاءات للتعارف والتواصل مع الأنصار.

٤٢- آل نافع في شمال أفريقيا وغربها، وينتشرون في البلاد التالية:

مالي،المغرب،الجزائر اليبيا،موريتانيا،النيجر السعودية،وعميدهم في المملكة: الشيخ عبدالرحمن بن محمد الأنصاري،وفي مالي الشيخ: عبدالمجيد الملقب ناصر بن محمد أحمد بن الطاهر الأنصاري،ويرجع نسبهم إلى بني الأحمر من سلالة قيس بن سعد بن عبادة الخزرجي الساعدي الأنصاري رضي الله عنه، ولهم جهود منذ ١٤١٠ في تعارف الأنصار المن خلال: صفحات الأنصار التي كانت تنشر فيها فصولا من بحث: نثار الأخبار عن آل نافع الأنصار، مرتضى الأنصاري، وشبكة منتديات الأنصار،وكتاب: الشعر الأنصاري في مراحله الثلاث،أحمد عبدالله الأنصاري وصديق عبدالباقي الأنصارى، وديوان الخزرجيات أحمد عبدالله الأنصاري.

23-أسرة النجار وهي: خزرجية من بني النجار أخوال الرسول وخير دور الأنصار، وترجع إلى جدهم عبدالله بن محمدبن عبدالرحمن النجار، خرج من المدينة بدايات القرن العاشرالهجري إلى نجد، واستوطنوا الرياض ولهم فيها أملاك باسم (شعاب بني النجار)، ثم استقر بهم المقام بالجبيل والكويت.

23-آل نعيم (بعضهم) في الإمارات العربية المتحدة وسلطنة عمان ويرجع نسبهم إلى عمرو بن عوف الخزرجي الأنصاري الخزرجي جزء منهم وليسوا كلهم من الأنصار. ٥٥-آل هارون في المنطقة الشرقية والخليج ويرجع نسبهم إلى جابر بن عبد الله بن حرام الخزرجي الأنصاري رضي الله عنه ولهم جهود في التعريف بأنفسهم من خلال الباحثين القديرين :جلال وجمال الهارون.

73-آل هتية وهم كوكبة من مشايخ الأنصار و تجّارهم الذين هاجروا إلى بلاد الهند و ينتهى نسبهم إلى سيدنا أبى أيوب الأنصاري رضي الله عنه، مثل عائلة الفرنكي المحل، ومنها فريد عصره و وحيد دهره الإمام العلامة عبد الحي اللكنوي و غيرهم رحمهم الله،وأسرته من أشهر العائلات الأنصارية العلمية بالهند،كما يذكر أيضا في بلاد الهند من العائلات الأنصارية المشهورة بالتجارة منذ قرون، عائلة: على إبراهيم الأنصاري السمرقندي من ولد الإمام العظيم و المحدث الكبير شيخ الإسلام أبى إسماعيل الهروي رحمه الله صاحب كتاب "منازل السائرين" و ينتهي نسبه إلى سيدنا أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه،وهذه العائلة اشتهرت بالحي الذي أقامت فيه ،واسمه "hatya" ( هتية)،ومنها الشيخ فهيم نواز الأزهري الأنصاري الهندي الذي زودني بهذه المعلومات عن الأنصار في الهند.

٤٧- آل ياداس في شمال أفريقيا وغربها (الساقية الحمراء ، موريتانيا ، مالي ، النيجر ، ليبيا ) وينحدرون من قبيلة أولاد تدرارين الأنصارية ويرجع نسبهم إلى أبي دجانة الخزرجي الأنصاري رضى الله عنه.

ويوجد غير هذه الأسر من أسر الأنصار في العالم يتعذر عدها وحصرها وتعدادها،وهي مذكورة في بعض كتب الباحثين عن تاريخ الأنصار وأنسابهم،مثل كتاب: تاريخ قبائل الأنصار في سائر البلدان والأقطار للدكتور ياسر بن حميد الأنصاري،وغيره.

\* \* ولعل أهم منطقة استوطنها الأنصار عقب ما تعرضوا له من اضطهاد على أيدى بعض خلفاء بنى أمية وعقب اتساع الفتوحات الإسلامية هي بلاد الأنداس التي فتحها المسلمون بعد عام: ٩٢ ه على يد طارق بن زياد وموسى بن نصير وجندهما الذين كان من ضمنهم الأنصار ، ولهذا ذكرهم المؤرخون ضمن المستقرين الأوائل -(البلديون) (٢) في الأندلس بعد فتحها وقد ذكر كثير من المؤرخين منازل الأنصار ومناطق تواجدهم في الأندلس كما امتلأت كتب تراجم الأندلسين بأسماء كثيرة من أعلام الأنصار الأندلسين وذكر أخبارهم منها على سبيل المثال: كتاب الإحاطة في أخبار غرناطة لابن الخطيب والتكملة لكتاب الصلة لابن الأبار ، والصلة لابن بشكوال ، وكتاب العبر لابن خلدون ، والذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة للأنصاري ، والحلل السندسية في الأخبار التونسية للأندلسي وفي الأخبار والآثار الأندلسية لشكيب أرسلان واللمحة البدرية لابن الخطيب ونفح الطيب للمقري كما ذكر المؤرخون أن الخزرج من بين هؤلاء الأنصار المدنيين الذين دخلوا الأندلس بقيادة أحفاد سعد بن عبادة الصحابي الجليل رضى الله عنه (٣) بل نص ابن حزم على أن الحسين بن يحيى بن سعيد بن سعد بن عبادة استقر في قربلان وهي قرية قرب سرقسطة وأن بنو عرمرم وبنو هارون من نسل قيس بن سعد بن عبادة في شذونة وقرطبة ومن ثم انتشر نسلهما في جميع أنحاء الأندلس (٤) حتى وصفهم بعض المؤرخين بأنهم الجم الغفير بالأندلس وأنهم أكثر القبائل بها في شرقها ومغربها(١) ونسب إلى ابن سعيد المغربي قوله (٢) : والعجب أنك تعدم هذا النسب (٣) بالمدينة وتجد منه بالأنداس في أكثر بلدانها ما يشذ عن العدد كثرة ولقد أخبرني من سأل عن هذا النسب بالمدينة فلم يجد منه إلا شيخا من الخزرج وعجوزا من الأوس ، وفصّل الدكتور عبد الواحد ذنون طه أماكن استقرار المدنيين من الأوس

<sup>(</sup>٢) البلديون : هو ما يطلق على المستقرين الأوائل الفاتحين للأندلس من الأنصار و من غيرهم.

 $<sup>^{(3)}</sup>$ انظر الإحاطه  $^{(7)}$  ، و جمهرة أنساب العرب صـ  $^{(3)}$ 

<sup>(</sup>٤) جمهرة أنساب العرب صه٣٦٥ - ٣٦٦.

<sup>(</sup>١) انظر الحلل السندسية لأرسلان ٢٩٥/١.

<sup>(2)</sup> ابن سعيد المغربي الأندلسي صاحب كتاب المغرب في حلي المغرب ت/٦٧٣ هـ

<sup>(</sup>٣) يعنى الأنصار

والخزرج (الأنصار) في الأندلس ولا مجال لذكرها هنا (٤) وقد استقر الأنصار في الأندلس حتى كان آخر دول العرب والإسلام في الأندلس دولة بنى الأحمر في غرناطة والتي يعد قصر الحمراء الشامخ اليوم في أسبانيا من أعظم الشواهد على تاريخها ووجودها .

وتاريخ هذه الدولة من بني نصر أو بني الأحمر تزخر به كتب التاريخ الأندلسي أو المغربي ، وكان وزير بعض الدول النصرية (الأنصارية) في غرناطة لسان الدين بن الخطيب شيخ مؤرخي الأندلس قد اهتم كثيرا بنقل وسرد تاريخهم فهو أكثر المؤرخين والكتاب عناية بتاريخهم وكتبه متداولة بين الناس سهلة المنال ومنها في هذا المجال ، اللمحة البدرية ، الإحاطة في أخبار غرناطة ، طرفة العصر في دولة بنى نصر ، رقم الحلل في نظم الدول ، نفاضة الجراب في علالة الاغتراب ، الصيب والجهام (ديوان شعره ) ، النثر في غرض السلطانيات ، كناسة الدكان بعد انتقال السكان ، وغيرها كثير من الكتب التي نقلت وسجلت تاريخهم وتراجم أعلامهم .

وقد نشأت مملكة بني نصر قبيل منتصف القرن السابع الهجري (القرن الثالث عشر الميلادي) واتخذت من مدينة غرناطة عاصمة لها وكانت تشمل ثلاث ولإيات كبرى هى:

ولاية المرية ، ولاية مالقة ، ولاية غرناطة

وقد جذبت طبيعة غرناطة الخلابة والساحرة والكريمة كثيرا من المسلمين من إفريقيا والمشرق على مدى العصور كما بدأ سيل من المهاجرين من الداخل يفد على مملكة غرناطة ، من كل ناحية كلما سقطت في يد الأسبان الكاثوليك الإرهابيين (الأفرنجة) مدينة من المدن المسلمة ، حيث بقيت الدولة النصرية أو دولة بني الأحمر صامدة في وجه الأعداء قرابة قرنين ونصف من الزمان(۱) إلى أن استحكم العدو على جميع الممالك الإسلامية في الشرق والغرب ، وكانت سنة الله الكونية في زوال الدول ، ولاغرابة فقد زالت دولة بني أمية وكانت أقوى وأمكن ، وتبعتها دولة بني العباس فتمزقت هي الأخرى وانهارت ولإغرابة في ذلك ، وأزيلت الإمبراطورية العثمانية؛ فالدول الإسلامية هذا شأنها كلما ابتعدت عن دستورها وتخلت عن الجهاد، فكيف بإمارة صغيرة وسط قارة كاثوليكية متطرفة، مع نقاعس العثمانيين في نصرتهم، وحماية هذا الثغر المهم من ثغور الإسلام!.

<sup>(</sup>٤) الفتح والإستقرار العربي الإسلامي في شمال إفريقيا والأندلس صـ٢١٦. ٢١٨. .

<sup>(</sup>١) انظر جميع المراجع السابقة و إن شئت مثلا كناسة الدكان صـ١٦ و مابعدها. الإحاطة ٢٧٠ ، ٢٧٠ ، ٤٥٢ .

والمهم أنه بعد أن سقطت إمارة بني الأحمر في الأندلس فرّ المسلمون الناجون، نحو المغرب العربي ، فكان منهم من استقر في تونس ،ومن استقر في الجزائر، ومن استقر في في فاس ، ومن استقر في مراكش ومن استقر في تلمسان،ومن استقر في أدرار ،ومن استقر في ليبيا،ومن استقر في تمبكتو ،ومن استقر في موريتانيا.. فكانوا من أهل البلاد إلى اليوم ومن ضمنهم الأنصار إذ لا تخلوا منهم مدينة مغاربية (۱) إلى يومنا هذا وقد نزح الغالبية الكبرى إلى شمال إفريقيا غير أن منهم من نزح في بدايات القرن العاشر الهجري مع جيوش أحمد المنصور الذهبي الذي أسس الحكم(۱) المغربي العلوي السعدي في بلاد السودان وصحراء أزواد وعاصمته مدينة تمبتكو والذي استمر حتى (١٨٦٠م) الأنصاري والد الشيخ محمد علي بن الطاهر الأنصاري ومنهم من نزح بإرادته وحسب الأنصاري والد الشيخ محمد علي بن الطاهر الأنصاري ومنهم من نزح بإرادته وحسب ميوله فأهل البادية مثلا مالوا في البوادي حيث اعتادوها وداخلوا أهلها وشاركوهم فيها فاستنبطوا المياه وحفووا الآبار ودرّسوا العلم ....إلخ

وأما أهل الحواضر فمالوا إلى الحواضر فاستوطنوها والمهم أن استقرار النازحين الفارين من جحيم محاكم التفتيش(۱) في الأندلس من الأنصار وغيرهم لم يقتصر على مناطق معينة في شمال إفريقيا بل شمل العديد من مناطق المغرب العربي سواءً في البوادي أو الحواضر وإلى يومنا هذا .(۲)

ويشير هنري تشارلس(٣) إلى أن من أسباب هذا الإنتشار في بلاد المغرب كلها (أن لقاء إخوانهم في الدين لهم كان لقاء سيّئا فإنهم كانوا ينزلون إلي البر في وهران ومنها يأخذون سبيلهم إلي الممالك المغربية في شمال إفريقيا ، وقد شاع عنهم هناك أنهم كانوا يحملون معهم أموالا كثيرة).

وأشار إلى أنهم يتعرضون للسلب والنهب من قطاع الطريق من إخوانهم العرب كما يضطرون إلى دفع أجور باهظة للحراس والأذلاء، وهو كلام ساقط لا قيمة له،الكونه

<sup>(</sup>٢) أعنى بالمغرب هنا جميع الدول العربية المغاربية الحالية ، المغرب ، تونس ، الجزائر ، ليبيا ، مو ريتانيا.

<sup>(3)</sup> انظر بداية الحكم المغربي في السودان الغربي للدكتور محمد الغربي ص٢٥٧ .

<sup>(</sup>١) انظر مذابح وجرائم محاكم التفتيش في الأندلس لمحمد على قطب ص٤٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) انظر الأندلسيون وهجراتهم إلى المغرب لمحمد رزق ص٢٦٤ وص١٢٩

<sup>(</sup>٣) العرب والمسلمون في الأندلس بعد سقوط غرناطة ترجمة حسن الكرمي ص٢٠٩ وما بعدها

ضمن السردية الإسبانية المغرضة ،والتي اشتهرت بتلفيق العديد من الأساطير والأكاذيب ضد الموريسكيين ،ويبعث علي التساؤل: لماذا هاجروا إذن إلى شمال إفريقيا ؟ وتوغل آخرون إلى قلب الصحراء الكبرى جنوبا فاستوطنوها إلى يومنا هذا ، من الأنصار ، ومن بني أمية (كنتة) ومن البرابيش ( بني حسان) ومن البربر وغيرهم.

والأنصار ،بالذات انتشروا في كل مكان من بلاد المغرب العربي بعد سقوط غرناطة في القرن التاسع الهجري ولا شك أن لهم في كل موقع نزلوه منها ذرية تحمل اسمهم إلى اليوم ، إلا أنني سوف أركز الحديث هنا مباشرة على آل قطب بن محمد بن نافع (إنفا) الأنصاري من سلالة قيس بن سعد بن عبادة ومن بقايا بني نصر الذين نزحوا إلى تلك الصحراء بعد سقوط غرناطة ،والأنصار من (أهل السوق) من سلالة يعقوب الأنصاري و أبي أيوب الأنصاري(۱) وذلك بحكم أنني من هؤلاء وأعرف عنهم مالا أعرفه عن غيرهم ومع ذلك أنبه مرة أخرى أن لايفهم القاريء من ذلك أن الأنصار في الأندلس والمغرب العربي والشمال الأفريقي وغربها هم محصورون فقط في هذين البيتين اللذين سأتحدث عنهما.

<sup>(1)</sup> إذا ليس كل السوقيين من الأنصار بل منهم السوقي الأنصاري نسباً والسوقي بالولاء أو المصاهرة أو الجوار أو الحلف .

#### حكم ابن أخت القوم و أتباع الأنصار:

وهنا ملحوظة غاية في الأهمية قبل الشروع في الحديث عن آل قطب بن محمد بن نافع الأنصاري وبعض أهل السوق من الأنصار ،وهو أن نسبة أمة من الناس إلى قبيلة بعينها لايقتضي بالضرورة أن تكون هذه النسبة بلحمة النسب وسُداه .. فقد تكون النسبة بالجوار أو الولاء أو المصاهرة أو الحلف ، وأسرتنا – آل قطب – منذ أن وجدت في موطنها بعد نزوحها من الأندلس وجد إلى جانبها إخوة لها انتسبوا إليهم لما بينهم من المناصرة والمصاهرة والمجاورة والمصير المشترك ، فالآلام واحدة والآمال كذلك .

ومن هؤلاء من ينتمي إلى الأشراف السادة العلوية مثل: أهل أغزاف الذين لايعرفون عندنا إلا بالأنصار بحكم أحد العوامل المشار إليها ، ومثل أبناء أُمَغْيَانُ الذين يرفعون نسبهم إلى علي بن أبي طالب رضي الله عنه ، وكذلك الشأن في إمَقَّشَرَنْ وكل إنوكَنْدَرْ وكل إِنَغُوزْمِي وغيرهم كما ينتسب إلى آل قطب أتباعهم ومواليهم ، والمقصود بالأتباع هنا الأحلاف من القبائل التي تستفيد من ميزة وسم الأنصار في الصحراء الأزوادية وهو اللفيعة تصغير الأفعى أو ما يشبه حرف(N)اللاتيني فتسم به تلك القبائل أنعامها لتدخل في جوار وحماية اتحاد الأنصار والأشراف، ولا يتعرض لها أحد بسوء ،ويشكل حلفا كبيرا مشهورا باسم: اتحادية الأنصار (كل انتصر) أو (اتحاد كل إيزجت) نسبة للوسم المذكور ،واسمه في تماشق: إيزجت، ويضم الأنصار ،والأشراف وغيرهم.

ومن مزاياه: الشراكة في:

النصرة،مصادر المياه (الآبار)،والمراعي،والوسم،المناكحة.

وجاء في صحيح البخاري عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: دعا النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ الأنصارَ فقال: ( هل فيكم أحدٌ مِن غيرِكم ) . قالوا: لا، إلا ابنُ أختِ لنا، فقال رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ): ابنُ أختِ القوم منهم. (١)

وقال البخاري أيضا: حدثتي محمد بن بشار، حدثنا غندر، حدثنا شعبة، عن محمد بن زياد، عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم أو قال أبو القاسم صلى الله عليه وسلم أو أن الأنصار سلكوا واديا أو شعبا لسلكت في وادي

<sup>(</sup>١) حديث رقم ٣٥٢٨ في صحيح البخاري،وفي صحيح مسلم برقم ١٠٥٩،وكلاهما عن أنس بن مالك رضي الله عنه

الأنصار، ولولا الهجرة لكنت امرأ من الأنصار"، فقال أبو هريرة: ما ظلم بأبي وأمي، آووه ونصروه أو كلمة أخرى(١)

ويرد هنا سؤال مشروع وهو:

أتباع الأنصار وحلفائهم ومواليهم: هل يصح انتسابهم إليهم وعدّهم منهم؟ وهل يمكن أن ينتسب إلى الأنصار ويعد نفسه منهم من ليس من نسب الأوس والخزرج؟ الجواب أن ظاهر هذا الحديث يؤيد ذلك، ولا يقتصر الأمر على الأتباع والأحلاف والموالي، بل كل من آووه وجعلوا حكمه حكمهم فهو منهم، وهذا مما قد يصح أن يكون خاصية من خصائص الأنصار.

ووجه الاستشهاد منه: أنه لو لم يكن ذلك جائزاً لمن ليس من الأوس والخزرج أن يكون أنصارياً لما جاز ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم، كما أنه ليس المقصود بذلك أن يكون النبي صلى الله عليه وسلم أنصارياً بالولاء، ولا تابعاً لهم حاشاه، بل هو المتبوع وهم التابعون له، ولا يعني ذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم لولا الهجرة لكان أنصارياً بالحلف، وإنما المقصود ما ورد في كلام أبي هريرة من أنهم آووه ونصروه، فهذا هو الذي لولا الهجرة لجعله صلى الله عليه وسلم من الأنصار. وهذا مما يدل على أن الانتساب إلى الأنصار لمن دخل فيهم لا يدخل في انتساب المرء إلى غير أبيه الذي ورد فيه الوعيد من حديث أبي ذر رضي الله عنه في صحيح البخاري.

وورد في صحيح الإمام البخاري في كتاب المناقب" باب أتباع الأنصار"، ثم قال: حدثنا محمد بن بشار، حدثنا غندر، حدثنا شعبة، عن عمرو، سمعت أبا حمزة، عن زيد بن أرقم: قالت الأنصار يا رسول الله لكل نبي أتباع وإنا قد اتبعناك، فادع الله أن يجعل أتباعنا منا، فدعا به، فنميت ذلك إلى ابن أبي ليلى فقال: قد زعم ذلك زيد." (٢) ووجه الاستشهاد بذلك أن هذا حديث عظيم وهو حديث يكاد معناه يكون خاصا بالأنصار، ولولا أن فيه خصوصاً؛ لما طلبه الأنصار لأنفسهم، أي أنه لو كان المقصود مجرد نسبة المولى إلى من والاهم، فإنه ليس في ذلك خصوصاً للأنصار ؛ بل هو لكل الناس، فلا معنى حينئذ لأن يطلبوه لأنفسهم، كما أن فيه لفظاً زائداً على لفظ الحليف والمولى، وهو لفظ التابع، فهذه خاصية إضافية للأنصار، إذ إن رسول الله صلى الله

(١) حديث رقم ٣٧٧٩ في صحيح البخاري عن أبي هريرة رضى عنه.

<sup>(</sup>٢) حديث رقم 3787 في صحيح البخاري عن زيد بن أرقم رضى الله عنه.

عليه وسلم كافأ الأنصار باتباعهم لرسول الله بأن جعل أتباعهم منهم، وصفة الاتباع هذه ،هي الإيواء والنصرة، كما ورد في الدليل الأول، فكل من اتبع الأنصار بهذا المعنى وانضم إليهم فهو منهم، سواء نصرهم هو وآواهم، أم نصروه هم وآووه، أم كان الأمر متبادلاً، فهو منهم، وما أخلقه! لو قيل إنها من خصائص الأنصار بهذا النص وأما زعم زيد بن أرقم فهو صحابي مصدق، وقد صدقه رسول الله صلى الله عليه وسلم، ونزل في تصديقه قرآن في سورة المنافقين وصدقه الله من فوق سبع سماوات في تلك القصة على عبدالله بن أبي بن سلول، والقصة رواها البخاري في صحيحه. أضف إلى ذلك أن قريشاً تطلق الزعم على القول في لغتها وليس ذلك من باب التشكيك كما قرره ابن حجر في الفتح. (١)

ويقويه أيضا ما رواه الإمام أبو داود قال: حدثنا محمد بن عبد الرحيم، حدثنا الحسين بن محمد، حدثنا جرير بن حازم عن محمد بن إسحاق عن داود بن حصين عن عبد الرحمن بن أبي عقبة عن أبي عقبة - وكان مولى من أهل فارس - قال: شهدت مع رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أحدا فضربت رجلا من المشركين فقلت خذها منى وأنا الغلام الفارسي، فالتفت إلي رسول الله - صلى الله عليه وسلم - فقال " فهلا قلت: خذها منى وأنا الغلام الأنصاري." (٢)

ووجه ذلك: أن هذا الصحابي الجليل الفارسي أبا عقبة، افتخر بأنه من الفرس، وقد صدق في ذلك، لكنه لما كان من أهل المدينة ومن موالي الأنصار، وجهه الرسول عليه الصلاة والسلام إلى أن يقول: أنا الغلام الأنصاري، بدلا من أن يقول، أنا الغلام الفارسي. (٣)

(١) فتح الباري لابن حجر ج ٧ ص ١١، وج ١٠ ص ٥٥١.

<sup>(</sup>٢) حديث رقم 5123 في سنن أبي داود .

<sup>( ° )</sup> فوائد مهمة واستنباطات وجيهة في حكم أتباع الأنصار، وجدتها في أحد مواقع التواصل منسوبة للشيخ أبي خزرج عبدالواحد الأنصاري، بتصرف يسير.

# ضوء على آل قطب في شمال إفريقيا وغربها







## لمحة عن آل قطب في شمال إفريقيا وغربها

وفيما يلي ألقي مزيدا من الضوء على بعض الأنصار الذين استوطنوا الصحراء الكبرى بعد النزوح من الأندلس مركزا ، الحديث على أسرتين منهم

هما: أبناء قطب بن محمد بن نافع (إنفا) الأنصاري من سلالة قيس بن سعد بن عبادة الأنصاري الساعدي الخزرجي ، ثم أهل السوق من سلالة يعقوب الأنصاري وأبي أيوب الأنصاري .

أولا: الأنصار من آل قطب بن محمد بن نافع:

#### نسب نافع:

واسمه تيمنا محمد المختار ولقبه: إنفا،وشهرته: نافع، وذهب الشيخ محمد صالح بن محمد بن الأمين الأنصاري شيخ بني نافع في السعودية إلى أن لقبه: المنفي من الأندلس وأن عبارة إنفا محرفة من المنفي ،وورد ذكر نافع في كتاب :بول مارتي بعدة صيغ منها: إنفا وأنفع والنافع، مع إشارة منه ذات دلالة مهمة: وهي تحديده لتاريخ انتقال

الاسم والأسرة من العربية إلى تماشق، وقد نقل عن كبار الأسرة إبان عزهم، ونافع من بقايا بني الأحمر الذين نزحوا – بعد سقوط الأندلس – إلى الصحراء الكبرى ، ونافع بن المزمل بن محمد أحمد الملقب (ابن آييرٌ) أو المظفر. فالمظفر لقب لمحمد أحمد فهما جد واحد بن إسحاق الملقب (السباخ ولمتون والمكنى أبو مناف) بن الصالح (الملقب الصُّليْحُ) بن أبي بكر –الملقب ب"التواتي" نسبة إلى صحراء توات في إقليم آدرار بالجزائر –وقيل هو الذي قدم من مدينة فاس إلى الصحراء الجزائرية،وقيل المظفر،وقيل نافع،وقد يكون جدا آخر قبلهم – بن يوسف (المكنى أبا يعقوب) (١) من ذرية يحي بن سعيد بن قيس بن سعد بن عبادة الصحابي الجليل الأنصاري الخزرجي الساعدي الأزدي القحطاني(٢) .

وهذه رواية الشيخ والفقيه والشاعر أحمد بن عبد الله الأنصاري عن شيخه العلامة والقاضي محمد المختار بن حود الأنصاري، وشيخ الأسرة في السعودية الشيخ محمد صالح بن محمد بن الأمين الأنصاري وأخيه الدكتور محمد بن محمد الأنصاري ،لبني الأحمر بصفة عامة،ومن غير تعيين من الأخيرين،وقد جزم الشيخ أحمد بن عبدالله الأنصاري ،بأن العلامة محمد المختار بن حود الأنصاري، أكد له أن آل نافع من ذرية أبي عبدالله محمد الثاني عشر آخر ملوك بني الأحمر في غرناطة .

والجدير بالذكر أن تلك الرواية ،تعد الرواية الوحيدة التي يبدأ سندها بأحد علماء آل نافع ،وينتهي بأحد علمائهم،وتوجد رواية ركيكة جدا،وكتبت في العصور المظلمة للتاريخ لعدم التدوين،وتنسب لبعض جيران آل نافع، وهي أقرب إلى الأسطورة؛ لمخالفتها لواقع الأحداث التاريخية والسياق التاريخي لها،وعدم تماسكها،ففي بعض نسخها تنسبهم لبني معافر،وفي بعضها لبني كنانة،وفي بعضها للأنصار ،بينما انتساب آل نافع للأنصار ليس محل خلاف بالمطلق،إذ لم يفارقهم لقب الأنصاري ،ولم يتنازلوا عنه عبر تاريخهم،رغم الضغوط الأمنية والسياسية في بعض مراحل رحلتهم،والتي كانت ستبرر

(١) انظر كتاب بول مارتي عن الأنصار ص ٥- ٦ وص ٧٠.

<sup>(3)</sup> انظر السابق في : رواية الشيخ أحمدبن عبد الله الأنصاري عن شيخه العلامة والقاضي محمد المختار بن حود الأنصاري، وشيخ الأسرة في السعودية الشيخ محمد صالح بن محمد بن الأمين الأنصاري وأخيه الدكتور محمد بن محمد الأنصاري من غير تعيين من الأخيرين، والأنصار لبول مارتي ص : ( ٤-٦ ، ٧٠,٤ ٩,٣٣٠ ) مخطوط تعريب مركز الترجمة المعتمدة بالرياض بإشراف ومتابعة وتعليق الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري ومشاهير الشعراء والكتاب لابن الأحمر ص ٢٥، والإحاطة ١٣/٢ ، واللمحة البدرية ٧٨ ، ١٣٢ - ١٣٣ ، والصيب والجهام للسان الدين ص ٢١.

تخليهم عن لقب الأنصاري لو كان حدث، إلا أنهم لم يرضخوا؛ بل فضلوا التضحية بكل العروض والإغراءات، مقابل محافظتهم بلقب الأنصاري، وقد استفاض وتواتر واشتهر في القطر الذي استقروا فيه بعد سقوط الأندلس وهو الصحراء الكبرى والدول المغاربية والمملكة العربية السعودية، وكل قبيلة أعرف بتاريخها ونسبها، ولا يعقل أن يؤخذ تاريخ ونسب آل نافع من غيرهم مهما حظي بالمكانة والتقدير بينهم.

وأبناء إسحاق بن الصالح الملقب (الصليح) وهم ثلاثة:

١ - المظفر أو محمد أحمد الملقب (المظفر) أو (ابن آير) ٢ - صالح.

٣ - محمد الملقب (أمكامكا) .

ومحمد أحمد الملقب ب( ابن آيير ) أو المظفر " له ثلاثة أبناء وهم :

-1 المصطفى -1 المزمل -1

والمصطفى له ذرية داخل قبيلة إيموشاغ خاصة كل اهككن و تلميديس.

وأحمد له ذربة داخل قبائل تماسنا و كيدال .

والمزمل له أربعة أبناء هم:

١ - محمد المختار تيمنا ،ولقبه : إِنْفَا، وشهرته : نافع.

٢ - المصطفى والملقب بـ ( آهبار ) .

٣ - البخاري .

٤ - محمد زين العابدين الملقب (أَفيلياضن ).

وأما الأول نافع ،فذريته معروفة ومشهورة ،وهم المعنيون في هذا البحث بالدرجة الأولى ،ويعرفون في الصحراء الكبرى بين سكانها ب: كل إنتصر أو كل إنصر أو بني إنفا،ويعرفون في الدول العربية بآل نافع،وقد ولد في صحراء آيير عام ١٥٢٩م ،وتوفي في قرية أفيتاول عام ١٦٠٩م، والغالب في التواريخ المروية شفويا أو المدونة في بعض المدونات أنها تقريبية ولا يقطع بدقة شيء منها،لاعتمادهم بشكل رئيس على الحفظ والذاكرة،وحفظهم للتواريخ بأحداث السنة،وقد يجعلون أكثر من سنة، سنة واحدة أو العكس..والله أعلم.

وأما الابن الثاني للمزمل وهو المصطفى والملقب ب( آهبار) وهو جد بيت داخل حلف كل إينوكندر ومشتت بين القبائل في المنطقة .

والابن الثالث للمزمل وهو: البخاري ،هو والد أبناء القشاني، والذي هو جد الأخ عكرمة جدو ،الذي يسكن المدينة المنورة،والناشط في مواقع التواصل الاجتماعي باسم الرمال البيضاء، ومعهم غيرهم في نفس البخاري .

والرابع من أبناء المزمل وهو محمد زين العابدين (أوفلياضن) هو جد كل إنتورشاوين، ومعهم غيرهم .

ونافع بن المزمل دخل تمبكتو بعد وفاة والده المزمل في تمبكتو ،ثم تزوج فيها بإمراة من قبيلة إمقشرن الشهيرة والتي أسست مدينة تمبكتو ،وسكانها الأصليين، وتنتسب لسادتنا الأشراف، واسمها / فاطمة بنت أحمد الملقب بـ ( الفردوس ) وكان لديها ابن قبله اسمه أحمد بن آدا من سادتنا الأشراف ومن مؤسسي مدينة أروان،

وهو أخٌ لـ محمد بن نافع من أمه، ولم يكن لمحمد أخٌ شقيق أبداً ؛ بل هو الوحيد لأبيه نافع، ومن المؤكد أنه أكبر من أخيه غير الشقيق محمد بن نافع، بل قد يكون محمد في سن أحد أبناء الشريف أحمد بن أدا، وقد عمر الشيخ محمد وعاش بعد وفاة أخيه كثيرا. وخلاصة ما سبق: عدم القطع بشيء من التواريخ المذكورة، فغالب أمرها أنها ظنية تقريبية وغير دقيقة ،ونافع بن المزمل بن محمد أحمد الملقب (المظفر أو الآييري نسبة إلى منطقة آيير)،وذكر الفرنسي بول مارتي أن جده المظفر هو من قدم من فاس إلى توات وأدرار وعين صالح وأولف وبرج باجي مختار وأهقار وآيير ،ولد نافع تقريبا سنة ٩٣٥هـ -١٥٢٩م في صحراء آيير،ثم قدم لمنطقة تمبكتو من بلاد أهقار، عام ٩٦٠هـ -١٥٥٢م تقريبا، وبعد ذلك تحول اسمه من نافع واشتهر بلقبه إنفا وعاش ٨٢ سنة وتوفى رحمه الله تقريبا عام ١٠١٧ه - ١٦٠٩م في منطقة أفيتاوال، وكان قد تزوج بامرأة صالحة من سادتنا أشراف إيمقشرن واسمها فاطمة الفردوس بنت أحمد، وقد تزوجت قبله بالشيخ أدا السوقي،ولها منه ولد وهو الشيخ أحمد بن أدا قبل أن يتزوج بها نافع وقيل ولدان هما إخوان الإمام محمد بن نافع لأمه، وقيل غير ذلك بروايات مضطربة ،والشيخ أحمد بن أدا السوقى ربيب نافع ،توفى تقريبا ١٠٣٧هـ -١٦٢٧م أي بعد وفاة نافع ب ٢٠ سنة ، ويلاحظ بالنسبة للتواريخ اعتمادهم على الحفظ والرواية الشفوية وليس على التدوين ويغلب عليهم تسمية العام بأبرز الأحداث التي وقعت فيه وقد يحسبون أكثر من سنة ، سنة واحدة ، وقد ينسبون للجد عمل ابنه أو العكس، وقد يحسبون لقب الشخص من أجدادهم اسما إضافيا في سلسلتهم وقد يحسبون: الاسم ولقبيه ، ثلاثة أجداد،وهو وهُمِّ

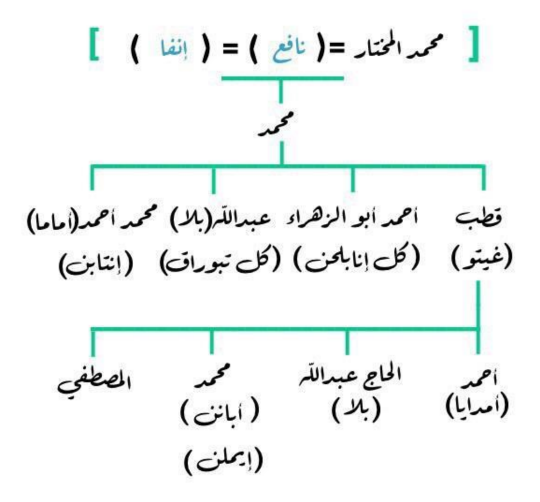
أصله عدم التدوين والاعتماد على الرواية الشفوية التي تتغير زيادة ونقصا من جيل إلى آخر ،وقيل إن الإمام محمد بن نافع حكم المنطقة بدايات القرن السابع عشر الميلادي ١٦١٠م تقريبا =١٠١٨ه

82

وقيل إن بئر إن آتلك حفر عام ١١٢٠ ه في زمن السلطان محمد بن نافع الأنصاري الخزرجي،أو في حياة والده والله أعلم.

وقد يتوهم بعض رواة الرواية الشفوية،أن جدنا الذي قدم من فاس، هو نافع،أو المظفر،أو أبي بكر التواتي، كما توهم بعضهم أن جدنا القادم من مصر في الرحلة الأولى بعد الخروج من المدينة ،هو نفسه الأب المصري ،بينما الأب المصري ،المقصود به: الشيخ الحاج عبدالله (بلة) بن قطب بن محمد بن نافع ،وبعيد أن يكون ،هو الجد الذي مر بمصر في رحلة الذهاب الأولى من المدينة، إلى مصر، ثم ليبيا، ثم تونس ،ثم الجزائر ،ثم المغرب، ثم الأندلس،وبالتأكيد ليس جدا واحدا في كل هذه المراحل وإنما عدة أجداد لطول الرحلة،ومدة الإقامة في كل محطة منها، قبل الانتقال لمحطتها التالية،ورحلة الذهاب تلك، كانت بدايتها في القرن الهجري الأول ،وبعد وقعة الحرة (٦٣ه)،في حين الأب المصري كان معاصرا لنهايات القرن الثاني عشر الهجري،وبدايات القرن الثالث عشر الهجري،وبدايات القرن الثالث عشر الهجري،وبدايات القرن الثالث

أبناء الشيخ محمد بن نافع (إنفا) الأنصاري الخزرجي:



١ - الشيخ قطب الإسلام،أو قطب الدين، أو محمد قطب تيمنا، ولقبه: (غتبو)، وذريته هي التي سيتناولها الحديث في المبحث التالي لسبب بسيط وهو أنني منهم وكل اتصالى بهم ولم يسبق لى أن التقيت بغيرهم من أبناء نافع (إنفا) كما أن مصادر معلوماتي منهم ولم أجد عندهم معلومات عن باقى إخوان قطب حتى يتم تناولها هنا، رغم شديد الحاجة والشوق إليها، وكأنى بأحدهم يقول: لقد كتبت عن الأنصار في الهند والخليج ومصر والمغرب..؛ فلماذا لم تكتب عن باقى أبناء إنفا وهم الأقرب والأولى !؟ وجوابي عليه من خلال النقاط

أولا: لم أكتب عن غير أبناء قطب ، لأننى منهم، وعايشت كثيرا من الأحداث التي كتبت عنها، وأدركت بعض رواتها،واستمعت إليهم كثيرا،ونقلت عن بعضهم ،وكتبت عن أهل

السوق نقلا عن أحد كبار علمائهم وأعلامهم وهو الشيخ العتيق، وأما باقي أسر الأنصار فق فقد أشرت إليها إشارة ،كما أشرت في أكثر من موقع هنا أنني لا أحصر الأنصار في صحراء تنبكتو في آل قطب أو آل نافع،أو أهل السوق، وأن هناك الكثير من أسر الأنصار غيرهم في الصحراء وبعضهم ممن نلتقي معهم في عمود نسب واحد،ولكنهم دخلوا في أحلاف قبائل أخرى غير الأنصار ،ومنهم من يعرف نفسه وأصله، ومنهم من لا يهمه ذلك،ومنهم من يجهله..

ثانيا: لقد قابلت أفرادا وجماعات من الأنصار من تلك الدول التي أشرت إلى تواجدهم فيها، وأخذت من بعضهم تلك المعلومات، ولم يسبق لي مقابلة أحد أبناء نافع (إنفا) من غير أبناء الشيخ قطب الإسلام ،وهذا تقصير مني بسبب البعد المكاني وعدم السفر إليهم والبحث عنهم وتدوين أخبارهم من مصادرها منهم.

ثالثا: الكتابة في الأنساب من الأمور الحساسة لأنها تعتمد على الرواية الشفوية والتواتر ،والشهرة والاستفاضة ،وجرى عرف الناس على أخذ أنساب الناس منهم، ولا يتصور أن يكتب شخص عن أسرة لا يعرفها، دون مرجع ومصدر مقبول منهم، إلا إذا كان الكاتب نفسه ممن سيكتب عنهم ،لأن أهل مكة أدرى بشعابها كما قيل في المثل. ٢- الشيخ أحمد أبو الزهراء وإليه يعود نسب الأنصار من حلف كل إينابلحن حيث يوجد في كل أسر الأنصار وغيرهم المنتسب نسبا والمنتسب حلفا أو جوارا أو مصاهرة وهذا أمر بدهي معلوم لدى كل المعنيين وجيرانهم..

٣- الشيخ عبد الله ( بله : نحت من عبد الله للتدليل وهو منتشر ) وإليه يعود نسب
 الأنصار من حلف كل تبوراق

3- الشيخ محمد أحمد الملقب أماما وإليه يعود نسب الأنصار من حلف: كل إنتابن والمقصود بالحلف ما ينضوي تحت الاسم: (كل إنابلحن وكل تبوراق،وإنتابن) من القبائل من الأنصار وغيرهم ممن يشتركون في اللقب ويختلفون في النسب لضرورات الجوار والمصاهرة والولاء والحلف لكنهم يميزون بعضهم بعضا ويعرفون كل جماعة وأصلها ونسبها . (١)

( ۱) وردتني هذه المعلومات من عدة مصادر منها : الأستاذ عبدالقدوس الأنصاري من أبناء محمد المصطفى بن قطب بن محمد بن محمد بن محمد المختار نافع الملقب إنفا نقلا عن: ١ - الشيخ/ محمد عالي الأنصاري من أبناء أبانين من مدينة أوباري في ليبيا ، ٢ - الشيخ/

### جدل حول آل نافع ، وبني إنفا! :

يثار بين وقت وآخر نقاش حول نافع وإنفا ، من قبل بعض محتكري المعرفة والمسميات والتاريخ.. ، وقد تفاجأوا في زمن المعرفة والتقنية بوجود بعض الأصوات التي ترفض التأطير على بعض الأساطير والخرافات التي اعتاد بعض المستكتبين والدراويش والوراقين على الترويج لها والاعتياش عليها ،في عصور التاريخ المظلمة، وفترة خلت من البحث والتنقيب والاهتمام بالتاريخ وتدوين وتحليل وتفسير وقائعه تفسيرا منطقيا وموضوعيا وواقعيا اليتسق مع السياق التاريخي والمنطقي للأحداث الكبري والمدونة في بطون الكتب ؛مكتفين بالتفويض التام لفئة الوراقين -من غير آل نافع- الذين امتهنوا تأليف الروايات والقصص والسلاسل النسبية المؤطّرة والمسيّسة وبيعها في أوساط الغافلين وغير المهتمين ، فنسبوا آل نافع إلى لمتون ويوسف بن تاشفين وإلى أبي بكر بن العربي المعافري ،ونسبوه إلى كنانة وقريش..!وصدم بعضهم عندما ظهر بعض المهتمين والباحثين والمحللين من آل نافع أنفسهم ، ولديهم تفسير مختلف للتفسيرات المعلبة والمؤطّرة ، فوجدوا أن المجمع عليه من كون آل نافع من الأنصار ، ومن الخزرج تحديدا ،يناقض تلك الروايات والقصص التي تنسبهم للبربر وقريش في آن واحد!؟ فأمضوا أوقاتا ثمينة في البحث والتنقيب والسؤال والمدارسة والمناقشة ، ونقبوا في بطون المصادر العربية والأندلسية، وربطوا الأحداث ببعضها ، ثم ربطوا بينها وبين بعض الروايات المحايدة والمنسوبة لبعض الأعلام من آل نافع أنفسهم وغيرهم، من الكتاب الفرنسيين الذين لا غرض لهم في تسييس تاريخ آل نافع، وكانت مصادر معلوماتهم: بعض العلماء، وكبار رجال آل نافع وقادتهم وأعيانهم في حينه، فوجدوا أن نافع وإنفا إنما هو من قبيل: كل إنتصر والأنصار ،وغتبو وقطب ، ومن قبيل بلة وعبدالله،وجاكوب ويعقوب ،وجوزيف ويوسف ،وحمّل ومحمد المختار ، وماسا ومحمد صالح، وحمتاهي ومحمد الطاهر ...الخ وهو أمر مفهوم ومقبول ومتعارف عليه، حتى صار الوقوف عند نافع وإنفا ،ماركة مسجلة للشخصنة والخلاف الشخصى البحت، ولا يمت للموضوعية والبحث العلمي بصلة! وتخصص في إثارته بعض الخصوم ،المطعون في عدالتهم وإنصافهم،فصار خلافا شخصيا وخصومة شخصية ، لا قل ولا أكثر ...الخ

مصطفى واتنوفن زيدان من أبناء أحماد بن محمد بن محمد المختار الملقب أبوالزهراء ، ٣- الشيخ/أكحتى بن محمد عالي الملقب (حولاي) من أبناء أبانين ،٤- الشيخ/الفقى محمد المهدي من أبناء أبانين .

ومنعا لاستمرار حالة الاحتكار والإقصاء وتكريس الرأي الأحادي وتأطير العقول على الأساطير والخرافات لزم التنويه إلى أمور:

١-يسع كل من الفريقين اختيار الاسم الذي ترجح عنده ، فمن شاء ، فليكن من آل نافع ،
 ومن شاء فليكن من بني إنفا ، لأنهما شيء واحد .

Y-الاعتزاز بالقبيلة والانتماء إليها ،كالاعتزاز بالدولة والانتماء إليها ، ولا يكون مشرفا إلا بتوفر دواعيه ،من توفير الحماية والحمية والنعرة والعصبية وتحمل المغارم وتقاسم المغانم ...الخ وهذا كله غير متوفر في حالتنا فقد اختطف منا رجال يحاكمون اليوم في لاهاي ولم نسمع صوتا واحدا ينادي حتى بكفالة زوجاتهم وأبنائهم ، وعلق رأس أحدنا في السوق تحديا وإمعانا في إذ لالنا، وقتل منا أبوعبيدة ومن معه من الرجال المغاوير ،وقيل بخيانة وتآمر من بعضنا! وجرى تصفية اثنين من رجال الأنصار أثناء تأديتهما للصلاة، وقتل منا أربعة أطفال في عمر الزهور بدم بارد ، بل قيل بإيعاز من بعضنا ومباركتهم وحنكتهم ..!؟

ولم يحرك دهاقنة آل إنفا ودهاتهم ساكنا ...!؟ بينما بعض الشعوب تثور قاطبة من أجل خادمة أو سائق أسيئت معاملته في بلد من البلاد الغنية ، فكيف لو سجن أو اختطف أو قتل .. مع أن الرابط الوحيد بين تلك الخادمة ، وذلك السائق إنما هو مجرد الأرض والبلد والجنسية ، وليس الدين والدم والنسب ..!؟

فاجتماعيا وسياسيا، الانتساب إلى كيان مفكك، غير قادر على حماية أفراده؛ ليس مكسبا لأحد؛ فاربعوا على أنفسكم، وكفاكم تشتيت المشتت وتفكيك المفكك ..!!

٣- الذين يرفضون نافعا حجروا واسعا .

والتحجر والتطرف والغلو والتحريض شكل من أشكال الإرهاب الفكري ، ولن تجدي شيئا ، إذا خسر صاحبها القيم والأخلاق الحميدة وصدق من قال:

كن ابن من شئت واكتسب أدبا \*\*\* يُغْنِيكَ مَحْمُودُهُ عَنِ النَّسَبِ فَإِذَا أَصِيبَتَ أُمَةً فَي أَخْلَاقُهَا فَاقْرأُ عَلَيْهَا السلام

٤- أحداث التاريخ كلها أمور ظنية ،قابلة للأخذ والرد والمناقشة ، وليس من بين رواتها من يعد رأيه وحيا منزلا معصوما .

٥-توسع شعراء الأنصار قديما وحديثا في تعريب بعض الأسماء لتواصلهم الثقافي والأدبي مع البيئات العربية فعربوا أسماء بعض الأماكن المعروفة بأسماء طارقية إلى

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

أسماء عربية ، ولم تقم لذلك جلبة ولا ضجيج ولا استنكار ، وذلك مثل: (تن تيلوت ، إيبنغ إن تهاتين ، تن تيشق ) فعربت إلى ( ذات الفيل ،وروض النعاج ، وذات الأراك ). ٦- عن أبي أمامة - رضى الله عنه - قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ( ما ضل قوم بعد هدى كانوا عليه إلا أوتوا الجدل ) ، ثم قرأ رسول الله - صلى الله عليه وسلم - هذه الآية : ما ضربوه لك إلا جدلا ؛بل هم قوم خصمون ،رواه أحمد ، والترمذي ، وابن ماجه .

#### عمود نسب قطب بن محمد بن نافع (إنْفَا):

أولا: لمحة عن بني قطب بن محمد بن نافع واسمه تيمنا: محمد المختار ولقبه: إنفا وأكد لي الشيخ محمد صالح بن محمد بن الأمين الأنصاري شيخ بني نافع في السعودية أن لقبه: المنفي من الأندلس وأن عبارة إنفا محرفة من المنفي وورد ذكره في كتاب :بول مارتي بعدة صيغ منها: إنفا وأنفع والنافع، مع إشارة منه ذات دلالة قوية: وهي تحديده لتاريخ انتقال الاسم والأسرة من العربية إلى تماشق، وقد نقل عن كبار الأسرة إبان عزهم، ونافع من بقايا بني الأحمر الذين نزحوا - بعد سقوط الأندلس - إلى الصحراء الكبرى بالمغرب العربي. ونافع بن المزمل بن محمد أحمد الملقب (الآبِيري) أو المظفر فالمظفر لقب لمحمد أحمد فهما جد واحد بن إسحاق الملقب (السباخ ولمتون والمكنى أبو مناف) بن الصالح(الملقب الصُليْخ) بن أبي بكر الملقب (التواتي) (۱) بن يوسف (المكنى أبا يعقوب) أو يعقوب الأنصاري (۲) من ذرية يحي بن سعيد بن قيس بن سعد بن عبادة الصحابي الجليل الأنصاري الخزرجي الساعدي الأزدي القحطاني(۳) .

(١) نسبة إلى إقليم توات في قلب ولاية أدرار في أقصى غرب الجزائر وقبره معروف حاليا في مدينة عين صالح التابعة لولاية تمنغست أو

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب بول مارتي عن الأنصار ص ٥- ٦ وص ٧٠.

<sup>(3)</sup> انظر السابق في : رواية الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري عن شيخه العلامة والقاضي محمد المختار بن حود الأنصاري، وشيخ الأسرة في السعودية الشيخ محمد صالح بن محمد بن الأمين الأنصاري وأخيه الدكتور محمد بن محمد الأنصاري من غير تعيين من الأخيرين، والأنصار لبول مارتي ص : ( ٤-٦ ، ١٣٦، ٩,٣٣٠ ) مخطوط تعريب مركز الترجمة المعتمدة بالرياض بإشراف ومتابعة وتعليق الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري ومشاهير الشعراء والكتاب لابن الأحمر ص ٢٥، والإحاطة ١٣/٢ ، واللمحة البدرية ٧٨ ، ١٣٢ - ١٣٣ ، والصيب والجهام للسان الدين ص ٢١.

### مناقشة موضوعية وهادئة للروايات الشفوية في نسب آل نافع الأنصاري:

لا أبحث في نسب آل نافع الأنصاري عن طريقة لإثبات ما لم يكن ثابتا، فنسبة آل نافع الأنصاري إلى الأنصار، متواترة ومشتهرة ومستفاضة وليست موضع الشك يوما وليست بحاجة لمن يثبت الثابت أو يؤكد المؤكد ، فلقب الأنصاري لم يفارقهم يوما ، منذ خرج جدهم من المدينة في القرن الأول الهجري ، وإلى يومنا هذا ، وليس هذا من قبيل ما هو قابل للختلاف عند سائر علماء النسب ؛ لأن قاعدة المشهور: بقاؤه على شهرته ، وهي من أهم القواعد التي يعتمدها علماء الأنساب لضمان استقرار النسب ، ولا يتطرق الشك في الثابت ، لئلا يفضي للتنازع وطرح الاحتمالات التي تكون من قبيل الوسواس المحرم ، وقد درجت القبائل قديما وحديثا في إثبات أنسابهم وأصولهم ، على قبول النسب عند اشتهاره واستفاضته بين من يجاورهم ويعاشرهم ويخالطهم من القبائل بلا إنكار أو معارض ممن يعتد برأيه في الأمر ، ولهذا لم يختلفوا في ثبوت الثابت والمؤكد ، ولم يحتج عندهم للأدلة ، مثلما لا تحتاج الشمس لمن يثبتها عند شروقها . ، وإنما كان اختلافهم في طرق إثبات ، المشكوك فيه ، أوما لم يكن ثابتا من الأنساب ، ولم يشتهر في قطره ، كالأسر التي لا تحمل لقب الأنصاري ، ولا تعرف به في موطنها ، وإن كان بعض كبار السن منهم سمعوا من بعض آبائهم وأجدادهم أنهم من الأنصار . .

فالمناقشة هنا ليست للثابت والمؤكد والمجمع عليه، وهو نسبة آل نافع للأنصار. وإنما ستكون المناقشة محصورة فقط في موضع الخلاف بين آل نافع أنفسهم، وهو الصحابي الذي يعود إليه نسبهم.

فالرواية الشعبية لدى أسرتنا آل نافع الأنصاري هي أن جدنا الذي خرج من المدينة اسمه يعقوب ،وأنه من ذرية: أبي بكر محمد بن عبد الله العربيّ!ثم عدلت في ستينات القرن الماضي، إلى أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم ،وأن يعقوب الأنصاري، خرج من المدينة في خلافة يزيد بن معاوية، وبعد فتنة وقعة الحرة الشهيرة برفقة إدريس بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب ،مؤسس دولة الأدارسة في المغرب الأقصى ،وسبب تلك الفتنة تحفظ غالبية الأنصار في ذلك الوقت على مبايعة يزيد بن معاوية بالخلافة بعد والده معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه ، وكانوا يرون أنها مخالفة للمعاهدة التي بموجبها تنازل الحسن بن علي رضي عنه لمعاوية عن الخلافة، فقام يزيد بإرسال جيش كبير إلى المدينة المنورة واستباحها ثلاثة أيام بلياليها

90

بقيادة مسلم بن عقبة ويلقب ب مسرف بن عقبة الكثرة ما أراقه من الدماء بارتكابه لأول مجزرة في تاريخ المسلمين ضد بعضهم، وهناك من يتحفظ على صحة هذه الرواية وقصة وقعة الحرة جملة وتفصيلا الكنها ضمن الرواية التاريخية المشهورة في سبب خروج الأنصار من المدينة ، وذكرت في الكثير من المصادر التاريخية المعروفة اويضاف إليها من الأسباب في خروج الأنصار من المدينة المنورة مشاركتهم في الفتوحات الإسلامية والجهاد والدعوة إلى الله والهروب من الفتن ،ومن ضمن الرواية الشفوية المسموعة أن غالبية الأنصار الذين هربوا من الفتن نزحوا إلى بادية المدينة المنورة لأسباب سياسية ،وذابوا في قبيلة حرب ولم يعد يعرف عنهم أنهم من الأنصار .. والذين شاركوا في الفتوحات الإسلامية اتجهوا إلى كل الآفاق، وجهات الأرض الأربع فمنهم من استقر في الهند والعراق والشام وبلاد الفرس وتركيا ،ومنهم من استقر في مصر وليبيا وتونس والجزائر والمغرب والأندلس. وتزعم الرواية الشعبية بالنسبة لنا أن جدنا يعقوب المشار إليه في أول الحديث استقر مع الشريف إدريس بن عبد الله في المغرب الأقصى وفي مدينة فاس تحديدا ومنها نزح جدنا إلى الجزائر ثم إلى صحراء المغرب والمنها إلى صحراء تمبكتو..

وهناك تحفظات وبعض الأسئلة حول هذه الرواية الشعبية؛ لعدم منطقيتها ولكونها كتبت حديثا من وراقين ودراويش من غير أسرتنا، رغم ما هو معلوم ومشتهر من كون الشيخ نافع الأنصاري وسلالته من العلماء العاملين، الذين احترفوا التعليم والتدريس والدعوة والإفتاء والخطابة والإمامة،وقرض الشعر وهو ديوان العرب، وكانت لهم الريادة والزعامة الدينية في صحراء تمبكتو مناصفة مع أشقائهم علماء قبيلة كنتة، ومع ذلك لم يكتبوا نسبهم وتاريخهم ،وإنما كتبه بعض الدراويش من غيرهم، وقد شاهدت ذلك بنفسي وأدركته في الصحراء وهو اختصاص فئة من الوراقين الدراويش في تحرير سلاسل نسبية إلى آدم لكل مريديهم والمترددين عليهم من العوام في شتى القبائل والأسر وشاهدت ذلك بأم عيني ، ويتم ذلك مقابل أشياء بسيطة جدا من هدايا أو طعام أو نقود..ومن الطريف في خلك ( قصة نسب كل تزه أهو ) المعروفة عندنا في الصحراء الكبرى.

حيث يروى أن أسرة جاءت لأحد الوراقين وطلبوا منه أن يكتب لهم سلسلة نسبية بشرط

أن يبدو الورق قديما، فكتبها لهم ثم اشتواها على دخان النار حتى مال لون الورقة إلى

اللون الأصفر الداكن. فاشتهروا بلقب (كل تزه أهو) نسبة لهم إلى الورق المشوي على دخان النار ..!!

والذي أميل إليه وتطمئن إليه نفسي، هو اختيار الرواية المنسوبة إلى علمائنا من آل نافع الأنصاري، فهم أعلم بحقيقة نسبهم من غيرهم، وهي رواية الشاعر والفقيه الشيخ أحمد بن عبدالله الأنصاري ،رواية عن شيخه العلامة والقاضى محمد المختار بن حود الأنصاري، والشيخ سديدي القلادي الأنصاري، وابنه عبدالرحمن القلادي الأنصاري، ورأي الشيخ محمد صالح الأنصاري شيخ آل نافع الأنصار في المملكة العربية السعودية ورأي الدكتور محمد بن محمد الأنصاري -رحمهم الله جميعا- وبناء على قراءات ،ومتابعات ،وبحث مستمر ، وما جمعته ،من مصادر ،ومراجع مكتوبة وشفوية: أننا من ذرية قيس بن سعد بن عبادة رضى الله عنه ، ومن الثابت أن قيسا كان واليا لعلى بن أبى طالب رضى الله عنهما على مصر إبان خلافة على رضى الله عنهما . وأن أجدادنا من ذريته من بني الأحمر الذين كانوا آخر ملوك الطوائف في الأندلس ، ونزحوا منها إلى فاس بعد سقوط الأندلس عام ٨٩٨ه، ثم توغلوا في الصحراء الجزائرية الغربية مع المنصور الذهبي ، واستقر بعضهم في تمبكتو ، وكانوا حينها ضمن الحكم المغربي العلوي في تمبكتو، وكان أمير اتحادية الأنصار في حينه الأمير الطاهر بن المهدي الأنصاري عاملا لملك المغرب في منطقة تمبكتو، وببايعونهم، وبجمع بين الأنصار والأشراف قديما وحديثا أواصر المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار والحلف النبوي الشريف مع الأنصار، ولا يزال بعض خطباء تمبكتو يخصون ولاة الأمر من ملوك المغرب العلوبين بالدعاء في خطب الجمعة إلى عهد قريب.

ولا زال بعض العلماء والكتاب يختمون كتاباتهم بشعار علم المملكة المغربية! حيث كانوا ،ولا زالوا حالياً بباديتنا في الصحراء الكبرى،وفي محاضر الكتاتيب ،وحلقات تحفيظ القرآن الكريم، يختمون على الألواح عند آخر كل سورة وجزء وربع بختم النجمة المغربية ،وهو الشعار الذي يتوسط العلم المغربي.

وما اخترته في بحثي المتواضع هو الذي يتفق مع ما صرح به شيخنا ووالدنا العلامة محمد المختار بن حود الأنصاري قاضي الصحراء لأحد طلابه وهو الفقيه والشاعر الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري ،عندما عرض عليه أرجوزة طويلة نظم فيها سلسلة النسب الشعبية التي كتبها بعض الدراويش من غير آل نافع متقربين بها إلى بعض

أعيان الأنصار، كما يتفق مع ما يروى عن الأمير محمد علي بن الطاهر رحمه الله ومنه قصة دخول جدنا للصحراء قادما من فاس ، والحقيقة، أن الأجداد لم يتركوا لنا سوى الرواية الشفوية والشعر وكلاهما يثبت أننا من بني نصر والخلاف في هذا مقبول ولا ندعي أنه اليقين ، والمؤكد أننا من الأنصار الخزرج النازحين من الأندلس بعد سقوطها ونزل أجدادنا فاساءكما سبق، ثم توغلوا في الصحراء عن طريق صحراء الجزائر الغربية،ومناطق: توات وأدرار وعين صالح وآهقار وبرج باجي مختار ،وتمراست وآيير ، ثم أروان ،ثم تمبكتو.

وقد أكدت ذلك عدة روايات شفوية مثل رواية الفرنسي بول مارتي لأن مصدره أسرتنا وليس غيرهم ، وكذلك دراسة شبه رسمية أعدتها حكومة مالي عن قبائل شمال مالي وقام بإعدادها باحثان محايدان من سودان مالي.. ومروي أيضا عن العلامة سديدي القلادي الأنصاري وابنه عبدالرحمن ومروي أيضا عن قاضي تمبكتو محمد محمود الأرواني،وسمعته من الشيخين الكريمين : ( محمد صالح بن محمد الأنصاري شيخ الأنصار من آل نافع في السعودية وأخيه الدكتور محمد بن محمد بن الأمين الأنصاري ) منذ عام ١٤٠٠هه في النسبة إلى بني نصر من غير تعيين،كما أنه مروي في شعرهم وديوانهم الوحيد.

ومن المعلوم أن وجود آل نافع الأنصاري في الصحراء الكبرى إنما كان في عصور التاريخ المظلمة،والتي خلت من التدوين، إلا ما ندر ،والرعيل الأول من آل نافع الأنصاري، وذريته الذين استقروا في تمبكتو ،وأسسوا اتحادية وسلطنة عظيمة، لم يكن تدوين الأنساب ضمن اهتماماتهم؛ لثقتهم في أنفسهم ومعرفتهم بنسبهم وعدم حاجتهم إلى من يثبت لهم نسبهم ، فلم يكن تدوين النسب من أولوياتهم أو اهتماماتهم في حينه، رغم حفظهم له شفويا، ولهذا اكتفى جزء منهم بالتفويض، وبالرواية الشفوية المتداولة بين بعض خاصتهم، واكتفوا بتواتره وشهرته واستفاضته في شمال أفريقيا وغربها بين قبائلها، بلا مخالف.

وتاريخ الأنصار بوجه خاص تعرض للتشويه بشكل مفضوح، لم يتعرض له تاريخ أية قبيلة؛ لأسباب لا تخفى على أي مهتم ومتابع منها على سبيل المثال: تشريف الله للأنصار بنصرة نبيه صلى الله عليه وآله وسلم ،وهجرته إليهم، وتركه لمكة المكرمة في

وقت كانت العرب كلها تدين لقريش ،وكان الرسول صلى الله عليه وآله وسلم منهم نسبا، ولقسوة شعر حسان بن ثابت رضي الله عنه عليهم، في وقت أيضا كان الشعر فيه ترتفع القبيلة العربية ببيت منه وتتخفض بآخر!..

ومن مظاهر هذا الظلم والافتراء الذي تعرض له تاريخ الأنصار بشكل لا يشبهه إلا تاريخ بعض الدول الإسلامية ..!؟

أ- ظهور الأثرة التي أخبر بها الرسول صلى الله عليه وآله وسلم ضد الأنصار بعد وفاته فتغير عليهم الناس وقلبوا لهم ظهر المجن وأُخِّروا عن مكانتهم وقُدم غيرهم فاضطروا للعزلة والخروج من المدينة مكرهين!..

ب- أحداث سقيفة بني ساعدة وما جرى فيها ،رغم أن بعض الروايات وثقته بدقة وأمانة، إلا أن ما يروجه جوقة الإعلام المضلل،وكتابه وشعرائه بخلافه .. وهو امتداد لإعلام ابن سبأ ،ودوره في فتنة سيدناعثمان رضي الله عنه ..وقد تعمد بعض الإعلام العربي بعد سايكس بيكو تشويه تاريخ بعض الدول الإسلامية بنفس الطريقة.

ج- كانت الأثرة ضد الأنصار تحصل على استحياء ،وبدون تعمد، وبتكتم شديد، وبطرق لبقة؛ ولكنها برزت في عهد الدولة الأموية ،بشكل واضح للعيان ،ممثلة في وقعة الحرة التي حدث فيها أول مجزرة في الإسلام ضد الأنصار في المدينة المنورة ،وهجاء الأخطل النصراني للأنصار ،وتشويه سيرة الصحابي الجليل سيد الخزرج سعد بن عبادة رضي الله عنه ،وزعم أن الجن قتلته وهو (يبول )..!! ونشر الروايات الملفقة ضد حسان بن ثابت رضي الله عنه! في قصة جبنه وحكومة النابغة المفبركة والملفقة!!..

د -قصة سقوط غرناطة ،وحجم الافتراءات ،والتضليل ،والتزوير ، الذي انتهج فيها ، بشكل لا يقربه إلى الذهن ، سوى دور وزير الإعلام النازي في عهد هتلر ،أو مدرسة إذاعة صوت العرب وأحمد سعيد ،وما تلاها من جهود بعض الإعلام العربي في قلب الحقائق ،وجعل الحق باطلا ،والباطل حقا ، وتغطية الشمس بالكف ..حتى في أيامنا هذه عندما صارت وسائل الإعلام الحديثة ، بأيدي الأطفال ،قبل الكبار ، وصارت أحداث العالم بأسره معروضة ، على الأجهزة والشاشات ..ومع ذلك لا يتورع هذا الإعلام ولا يخجل من كمية الكذب والافتراء التي يبثها ليل نهار ..

ومن المؤسف أن قصة سقوط غرناطة اليوم ،يتصدى لتصحيحها ،وتصويبها بإنصاف، كتاب غربيون منصفون، في حين نجد الكتاب العرب، لا يزالون ينشرون نفس الأباطيل،

ويكررونها،دون أن يكلف أحدهم، مجرد التشكيك، وكأنها نصوص مقدسة؛ بل لاحظنا استخدام بعض الكلمات النابية التي ينفر من مثلها الذوق السليم والفطر السوية، والتي لا يقول أحد بأن إثباتها أونقلها يعد من الأمانة العلمية بحال من الأحوال، إذ لم ترد في نص قرآني أو نبوي! أو مرجع تاريخي موثوق لأحد علماء الأمة المعتبرين،ويتعاظم حجم الاستنكار والمصيبة إذا كان ناقلها منتسبا للأنصار!!..

وللمتابع أن يسأل: أين قصص الخزي والعار في سقوط بقية الأقاليم ..وأين قصص التباكي على قرطبة وقشتالة وطليطلة ..إلخ،وهل فقدنا غرناطة بين عشية وضحاها؟ أليس بين سقوط طليطلة وغرناطة ٠٠٤ سنة ؟ ولماذا غرناطة تحديدا تحت هذا المجهر غير المنصف؟ ألم تسقط بغداد على يد المغول قبلها !؟ ألم تسقط القدس على يد النصارى أكثر من مرة؟ وهى اليوم في قبضة يهود؟!

رد الشيخ الفقيه والشاعر والأديب أحمد بن عبد الله الأنصاري على المخالفين لروايته،وهو مرجعنا في تاريخ الأنصار من أبناء نافع الأنصاري ونسبهم، وقد جمع من المخطوطات والمستندات والوثائق ما لم يجمع غيره مثله أو قريبا منه، ومن الرواية الشفوية عن جهابذة علماء الأسرة من السلف الذين ثنى ركبه عندهم من أمثال سماحة العلامة والقاضي محمد المختار بن حود الأنصاري وسماحة العلامة الشيخ الحسن بن محمد المصطفى الأنصاري وسماحة العلامة سديدي القلادي الأنصاري،وابنه العلامة عبد الرحمن بن سديدي القلادي الأنصاري، وسماحة العلامة والقاضي محمد المولود عبد الرحمن بن سديدي القلادي الأنصاري، وسماحة العلامة والقاضي محمد المولود

وهو علم فذّ ومناضل مخلص عن تاريخ آل نافع الأنصاري، وما تعرضوا له من تقلب أحوال الزمن والدول، ولو لم يكن أنصاريا لتسابقت إليه الركبان وتنافس على ما عنده الكتاب والمدونون؛ ولكن زامر الحي لا يطرب كما قيل في المثل، فلم يحرض أحد المخالفين له في الرأي على سبر غوره ،أو إدراك ما عنده قبل فوات الأوان ، والندم عندما لا ينفع الندم، بعد انتقاله للرفيق الأعلى حرحمه الله وأسكنه فسيح جناته وقد أطلعته على بعض ما كتب في نقد السلسلة التي نقحها وجمعها – مما لا يخرج برمته عن قاعدة : ( إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون )، تلبية لما يطلبه المستمعون! وطلبت من شيخنا حفظه الله أحمد رأيه فيمن يعارض قوله وروايته في نسب

آل نافع الأنصاري من بعض كتاب آل نافع أنفسهم، ففعل جزاه الله خيرا وأعانه على عقوقنا ،وكان مجمل رأيه رعاه الله:

1- توجد سلسلة متداولة متأخرا بين الأنصار التمبكتيين نسبها كاتبها إلى محمد بن قطب نقلاً عن عليّ بن النّجيب نقلاً عن (الْفَغْ) الأمين بن أحمد بن محمد بن أحمد ، وتتتهي تلك السلسلة إلى أبي بكر محمد بن عبد الله العربيّ ، ولقد أخطأ كاتبها خطأ فاحشاً حين ظنّ أنّ محمد بن عبد الله العربيّ هو : أبو بكر محمد بن عبد الله المعروف بابن العربيّ المالكيّ الإمام المشهور بدلاً عن أبي عبد الله محمد بن عبد الله العربي العقيلي الغِرْنَاطِي كاتب ووزير أبي عبد الله الصغير آخر ملوك بني الأحمر ، وذلك بسبب تشابه الاسمين واشتهار ابن العربيّ المالكيّ ..وإذا أمعنا النظر فإننا سنجد أنّ أبا بكر بن العربيّ المالكيّ كان من علماء القرن الخامس الهجريّ ، فيجب أن يكون بينه وبين نافع (إنفا) حسبما قرّره المؤرخون . ما لا يقلّ عن ثلاثين جَدًا ، بينما الذي بينهما في هذه السلسلة عشرون جَداً فقط ، والفرق كبير جِداً ،وهو عشرة أجدادٍ ، فتبيّن بهذا أنّه من المُحال أن يكون أبو بكر بن العربي المالكي هو المقصود تحديداً. وقيل بن نصرٍ الأنصاري . وأيضاً: فابن العربي المالكيّ الأشبيليّ مُعافريّ من اليمن ولا علاقة له بالأنصار البتّة ، فلزم استحالة أن تكون نسبة هذه القبيلة الأنصاريّة إليه صححة ..

وهناك شبهة أُخرى تُشَكِّكُ في أمر هذه السّلسلة وهي: أنّ كاتبها عَزى روايتها إلى محمد بن قُطْب المعروف (بأبَّانِنْ) نقلاً عن عليّ بن النّجيب. وعليٌّ هذا ليس أنصارياً. نقلاً عن (الْفَغْ) الأمين بن أحمد. والْفَغْ أيضاً ليس من الأنصار. فلماذا يروي محمد بن قُطْب سلسلة نسبه عَن غير أبيه وأجداده وهم مَنْ هُمْ علماً وصدقاً ؟ إن ذلك ليثير الارتياب في صحّة نسبتها إلى الشيخ محمد (أبَّانِنْ) بن قطْب فهو – رحمه الله – أعلم وأجَلّ من ذلك.

ولعلها كانت من وسائل إخفاء النسب الذي اعتُمِد في تلك الفترة لصرف نظر الأعداء والمتربصين.

٢- هناك لبس في نسبة قبيلتنا إلى محمد بن العربيّ ، فأبو عبد الله محمد بن عبد الله

العربيّ العقيليّ ليس جَدًّا لهذه القبيلة ، وإنما كان جَدها: أبو عبد الله الصّغير آخر حكّام غرناطة من بني الأحمر ، وابن العربيّ كان وزيراً وكاتباً له ، ولكن بسبب ما بينهما من الوشائج والصّلات عرف أبناء ابن الأحمر : بأولاد ابن العربي ، ولعل ذلك راجع إلى موقف أبيهم مع الوَطَّاسِيِّينَ ومشاركته إيّاهم في حرب السَّعُدِيِّين حتى قُتل في وقعة أبي عقبة ، الأمر الذي اضطرّ أبناءه في عهد السَّعُدِيِّين إلى التَّوَارِي خلف ظهر وزيرهم ابن العربيّ عوضا عن أبيهم نصيرِ الوطّاسيّين أعداء السّعديّين حتى تمكّن نافع(إنفا) من توطين الأسرة في صحراء تِنْبكُتُو واستقرارهم بها . وأيضاً بسبب تعييرهم بما روّجه بعض المُغْرِضين من تحميل أبي عبد الله الصّغير مسئولية ضياع الأندلس الذي كانت غرناطة – دارُ ملكه – آخرَ مدنه سقوطا، وكأنّ ما سقط قبلها من مدن الأندلس هو الذي تولّى كبر سقوطها ، ولم يكف أنّ بني نصر استطاعوا أن يدافعوا عن دولتهم قرونا كانت تتساقط خلالها دول الأندلس الأخرى كما تتساقط حبّات عقد انقطع نظامه حتى كانت دولتهم آخر دوله سقوطاً، وسقطت بعدما تكالب عليها الأعداء والظّروف وعُدم كانت دولتهم آخر دوله سقوطاً، وسقطت بعدما تكالب عليها الأعداء والظّروف وعُدم أخرى ذكرناها من قبل .

٣- الأسماء الواردة في السلسلة المتداولة ثبت أنّ فيها خلطا وتحريفا . ربما لسياسة الإخفاء المتبعة . حيث تذكر السلسلة الاسم واللقب أو اللقبين والكنية لشخص وتجعله ثلاثة أشخاص أو أربعة أب وابن وحفيد وابن حفيد وهم في الحقيقة شخص واحد والدليل هو: الشجرة التي أوردها الفرنسي بول مارتي في آخر كتابه عن الأنصار وعد فيها (لمتون وإسحاق وأبو مناف) ثلاثة بينما هم واحد ، بدليل أنه ذكرهم في أول الكتاب شخصا واحدا هو: إسحاق السباخ وكنيته أبو مناف ولقبه لمتون والسباخ ، وهم كما ترى أربعة بالسباخ وهذا مثال فقط ، وهو أمر مأخوذ به في السلسلة المتداولة ،وقد أدركنا ذلك بداية ؛لكنا سلكنا مسلك من سبقنا ! والاعتبار عندي بكلام شيخي العلامة محمد المختار بن حود الأنصاري آنف الذكر ولم تكن السلسلة هي المعتمد عنده في ثبوت نسبنا إلى بني الأحمر ..لما اكتنفها من الغموض والضبابية وتبنيها لبعدين وتوجهين : نوجه سائر على التعمية وإخفاء الحقيقة لأغراض سياسية وأمنية بحتة ،وتوجه يسير على تذويب نسب آل نافع في أخوالهم .

1- لا توجد سلاسل نسب أخرى عند آل نافع (إنفا) ، وإنما هي سلسلة واحدة أجريت عليها تعديلات مختلفة من عدد من المتأخرين لعدم ثبوتها عندهم، ولما كانت تشتمل عليه من أخطاء ظاهرة، فاجتهد المعنيّون في تصحيحها وتصويبها كل حسب ما أدّاه إليه بحثه واجتهاده .. والذي ظهر لنا بعد البحث والتحرّي والاستقصاء الذي دام ما يزيد على ثلاثة عقود أن السلسلة انحرفت بعد يوسف أبي يعقوب والذي هو ابن أبي عبد الله الصغير لتدخل ضمن سلسلة أخرى غيرها إما بقصد صرفها عن أبي عبد الله ،لسببين: أحدهما :هروبا مما ألصقه به بعض المؤرخون الإسبان زورا وبهتانا من إثم وعار سقوط غرناطة،واستنسخها المصريون في عصر النهضة العلمية بكسل شديد،لعدم الدقة والتحري في نقل السردية الإسبانية المغرضة، وهي فرية دحضها بالأدلة الواضحة أولى من التهرب منها.

والآخر: أو لغاية ما لناقلها أو كاتبها ، أو لخطأ غير مقصود.. والله أعلم ..وعلى أية حال تبقى محل خلاف كما هو الحال في معظم السلاسل النسبية لمعظم الأسر والقبائل التي تعتمد على الاجتهاد والظن فيما بعد الجد العاشر، وآل نافع (إنفا) مجمعون عليها إلى محمد أحمد الملقب ( المظفر أو الآييري ) وهو الجد الثالث عشر أو الرابع عشر أو الثاني عشر لمعظم المعاصرين اليوم، ولا يحتاجون إليها لإثبات نسبهم إلى الأنصار؛ لاستفاضته وتواتره وشهرته، وإن وقع الخلاف بين بعضهم في سلسلة نسبهم؛ إلا أن إجماعهم على أنهم من الأنصار الخزرج ،ولا يختلف عليه اثنان منهم،ولهذا نعد موضوع السلاسل النسبية هذه من الترف العلمي،ومن لزوم ما لا يلزم .

٥-كان الشيخ محمد بن المنذر بن إبراهيم الأنصاري-رحمه الله- هو أول من استشكل نسبة القبيلة إلى أبي بكر بن العربي المالكي (صاحب كتاب أحكام القرآن) المشهور ، ونسبته إلى بني كنانة بن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر بن معد بن عدنان، إلى أن وصلت إلى نبي الله إبراهيم ومن ثم إلى نوح ثم إلى آدم أبي البشر ، أي أن السلسلة تتقي مع نسب الرسول صلى الله عليه وآله وسلم في كنانة فصرنا بذلك مضريين بدل أن نكون أنصارا قحطانيين وصار ابن العربي المالكي مضريا بدلا عن كونه معافريا يمانيا قحطانيا. فرأى أن من كتبوا السلسلة أخطأوا فوضعوا أبا بكر بن حزم ،بدلا عن

ابن العربي المالكي ؛ لاستحالة نسبة القبيلة الأنصارية إلى رجل معافري من اليمن أو نسبتها إلى مضر وهي قحطانية .. فهو أول من وضع اسم أبي بكر بن حزم في السلسلة وليس من أنشأوها، وقد رجع عن ذلك بعدما اتضح له عدم صحته وقال: هو اجتهاد مني تبين لي خطأه فرجعت عنه.

7- أبو بكر بن حزم والي المدينة النبوية لبني أمية تابعي من القرن الأول للهجرة ولم يغادر الجزيرة العربية والشام ولم تطأ قدمه إفريقية والأندلس؛ بينما ابن العربي المالكي عاش بين القرنين الخامس والسادس الهجريين وهو أندلسي إشبيلي ليس معاصرا ولا مجاورا لأبي بكر بن حزم فلا يمكن الالتباس بينهما ..

٧- إن أحمد بن عبد الله بن محمد الأنصاري هو الذي سمى السلسلة المتداولة باسم (السلسلة الذهبية) في ربيع الأول عام ١٣٨٨ ه عندما نظم تلك السلسلة في أرجوزة مطلعها:

### حمدا لمن جعلنا أنصارا لنصرنا الإسلام والمختارا

وذلك نزولا عند رغبة الشيخ محمد أحمد بن الطاهر بن المهدي الأنصاري وكان إذ ذاك حاكما لمنطقة (أغاروس). ولدى أحمد بن عبد الله ما يثبت ذلك من الوثائق والمخطوطات التي كان الشيخ محمدأحمد الأنصاري يحتفظ بها إلى أن قدم بها إلى المملكة فسلمها لأحمد بن عبد الله الأنصاري ..

٨- كان أحمد بن عبد الله الأنصاري هو من استنتج أن أبابكر محمد بن العربي المالكي التبس على كاتب السلسلة مع أبي عبد الله محمد العربي الأنصاري الغرناطي لتقارب الاسمين ووجودهما معا في الأندلس وذلك بسبب شهرة ابن العربي المالكي رغم ما بينهما من زمن..والأنصاري منهما كاتب أبي عبد الله الصغير ووزيره ومعلم أبنائه مما جعلهم ينسبون إليه بالغلبة كما ينسب أبناء محمد الأمين (أبين) بن الحاج عبدالله إلى أولاد إدريس وتسمية عثمان بن محمد الأمين أبين (بابن عَلِي) ، وعليٌ هذا زعيم من البرابيش من قبيلة أولاد إدريس جاوره عثمان بن محمد الأمين (ابينْ) فكناه الأنصار (بابن علي) وسموا الأسرة (أولاد إدريس) للجوار وليس للنسب ...!

والذي دعاه – أعني أحمد – إلى ذلك هو ما أخبره به شيخه العلامة محمد المختار بن حوّد الأنصاري وهو: أن هذه السلسلة التي بأيدي الناس غير صحيحة والصحيح أن نسب آل نافع (بني إنفا) إنما يعود إلى ابن الأحمر آخر ملوك بني نصر وأنهم كانوا يخفون ذلك لأسباب أمنية وسياسية واجتماعية.. وشهد ذلك اثنان من جماعتنا حينئذ، وهذا ما أكّده له الشيخ عبد الرحمن بن سديدي الجلادي الأنصاري عام ١٣٨٩ه قبيل وفاته عندما أجابه عن قصيدة مدحه بها عندما أورد الشيخ عبد الرحمن الأنصاري فيها هذا البيت:

آباؤه من عند عبد الله و\_ الده إلى قيس كرام عراجن

فسأله أحمد: وهل نحن من أبناء قيس بن سعد حقا ؟ فقال: نعم إننا معشر أحفاد المزمل يرجع نسبنا إلى بني الأحمر الذين هم من ذرية قيس بن سعد بن عبادة .

9-نزولا عند رغبة بعض المتابعين والمهتمين وإلحاحهم علي في تنقية السلسلة المتداولة نوردها على النحو التالي إلى قيس بن سعد بن عبادة رضي الله عنه بعد إغفال المكررات من الكنى والألقاب ، علما بأن هذا التنقيح وهذه المراجعة لهذه السلسلة جرت منذ مدة ولكنا لم ننشرها لعدم رؤيتنا للحاجة إليها وهي كما يلي :

نافع أومحمد المختار تيمنا والملقب ب: (إنفا) بن المزمل بن محمد أحمد الملقب (الآيري أوالمظفر) فالمظفر لقب لمحمد أحمد فهما جد واحد بن إسحاق الملقب (السباخ ولمتون والمكنى أبو مناف) بن الصالح(الملقب الصُّليْحُ) بن أبي بكر الملقب ب(التواتي) بن يوسف (المكنى أبا يعقوب) بن محمد (أبي عبد الله الصغير) بن علي (أبي الحسن) بن سعد بن محمد بن يوسف بن محمد بن يوسف (أبو الحجاج) بن إسماعيل بن فرج بن إسماعيل بن محمد بن أحمد بن محمد بن خميس بن نصر بن محمد بن نصر بن محمد بن نصير بن علي بن يحي بن سعيد بن قيس بن سعد بن عبادة رضي الله عنه.

• ١- انطلق بعض من اعترض على هذه السلسلة من تاريخ استشهاد أبي عبد الله الصغير سنة • ٤٠هـ ليحسب الفارق الزمني بينه وبين أحد أحفاده وهو نافع مشككا

ورافضا أن تكون تلك المدة الزمنية المحددة محتوية على ذلك العدد من الأجداد متناسيا أن أبا عبد الله الصغير ولي السلطة سنة ٨٦٤ه وكان قد تزوج قبل ذلك وأنجب له ولداه قبل توليه السلطة وكان قد هاجر معهما إلى العدوة المغربية فما مات حتى رأى كثيرا من أحفاده وهو ما يصدقه رؤية المقري لهم كسلالة سنة ١٠٢٧ه أي بفارق ٨٧ سنة ما بين موته ومشاهدة المقري لسلالته في طرق فاس، مما يشير إلى أن الرجل عاصر مالا يقل عن ثلاثة أجيال من ذريته قبل موته حيث كانت المدة بين زواجه وموته ٧٧ سنة .

١١- أشار المقري في نفح الطيب لرؤيته أبناء وأحفاد أبي عبد الله الصغير سنة ١٠٢٧ه وهو بداية القرن الحادي عشر الهجري ، وهذا التاريخ منسجم جدا من حيث الفاصل الزمني مع بناء نافع لبئر ( إنتلك ) في تاريخ ١١٢٠ ه ،حيث إن الفارق الزمني بين التاريخين ٩٣ سنة، وهي مدة كافية جدا لانتقال هذه الأسرة إلى الصحراء وتأسيس اللبنات الأساسية لوجودها هناك من حفر الآبار وغيره ولا قيمة للاختلاف الموجود في روايات أول الداخلين للصحراء من نافع إلى جده محمد أحمد (المظفر)،أو أبى بكر التواتي؛ فقد ينسب عمل الأب إلى الابن و الأب أو الحفيد وقد يعبر بأحدهم عن أبيه أو جده ،ولهذا نظائر مشاهدة في الواقع على مر العصور ،على أن بول مارتي أكد أن المظفر هو من غادر فاس قاصدا آهَقّار عند إدنان . . . لأن مصدر جميع المعلومات التي تتجاوز نافع بالنسبة لآل نافع (إنفا) واحد؛ وهو ما ورد في السلسلة المتداولة ،وهي سلسلة تشوبها شوائب التعمية وإخفاء الحقيقة بغرض التمويه ، والخلط والتحريف من ناسخها حيث مال بها من عند يوسف أبى يعقوب إلى نسب الأم للاستخوال منحرفا عن نسب الأب لسياسة التعمية ، ولهذا لم يعرف حقيقة انتسابهم إلى بني نصر إلا خاصتهم من علمائهم ،ولم يسألهم أحد أو يطلب منهم توثيق النسب؛ لعدم الاهتمام بذلك في حينه ، وتفويضهم لبعض الدراويش المنتفعين .. وحتى ما جرى بين أحمد بن عبدالله الأنصاري والعلامة محمد المختارين حود الأنصاري، لم تكن مناسبته تصحيح السلسلة ،وإنما تصويب الأرجوزة وإجازتها ،كنظم لشاعر مبتدئ، فكانت المناسبة تقتضى من الشيخ محمد المختار ،البيان، و إيضاح حقيقة السلسلة التي نظمها أحمد بن عبدالله الأنصاري، في تلك الأرجوزة، في القصة المشار إليها ، كما أن كثيرا من المراجع والروايات لم تكن معروفة عندهم لعدم تمكنهم من الاطلاع عليها ولعدم الاهتمام بالتوثيق والتدوين بشكل

عام ، الأن شخصية مثل الأمير محمد علي الأنصاري المتوفى في العالم 12/0 الها، لديه كنوز من المعلومات الصحيحة ،وتوفي رحمه الله دون أن يروي عنه أحد المتأخرين المهتمين والمتابعين: رواية واحدة مسندة، رغم ما ورد على لسانه في مقابلة مع مجلة الوسط عام ١٩٩٣م في عددها ٩٣ ووردت منها إشارة واضحة تثبت انتساب آل نافع (إنفا) إلى العائدين من الأندلس في معرض حديثه عن الطوارق وامتزاجهم مع العائدين من الأندلس وهي إشارة كافية، لما نعلمه من سياسة التكتم على حقيقة انتساب آل نافع (إنفا) إلى بني نصر وهذا التصريح تجلّيه وتعززه الرواية التي رواها مرتضى الأنصاري عن الشيخ عبد الله بن الحسن الأنصاري عن الأمير محمد علي بن الطاهر الأنصاري وهي الرواية الوحيدة الموثقة عنه فيما يتعلق بجهة قدوم جدنا إلى الصحراء وأنه قادم من فاس ولم نجد رواية موثقة تنفيها أو تنقضها عند مصححي نسب آل نافع المتأخرين ، وقد اتفقت تلك الرواية مع ما جاء في كثير من المراجع حول هذه القضية .

17 - أما التاريخ الذي تبنيناه كرأي صريح في دخول نافع (إنفا) للصحراء فهو لم يكن تاريخا قطعيا كما لم نقطع بصحة أول من دخل الصحراء كما أشرنا سابقا من الثلاثة. نافع أو أبيه المزمل أو جده محمد أحمد (المظفر) أو أبي بكر التواتي،أوغيرهم ؛ وإنما مجرد رأي ظني سقناه للباحث بول مارتي ،كما سقنا رأي غيره ضمن ما اطلعنا عليه من المراجع في هذه المسألة ،تاركين للقارئ حرية التوفيق بين تلك الآراء وترجيح ما يراه مناسبا منها ، علما بأن بول مارتي ينقل عن سكان البادية الرحل ومن المعروف عنهم عدم الدقة في التواريخ وعدم الاهتمام بها وقد يجعلون سنتين أو ثلاثا ،سنة واحدة ..! ولا يهتم بحساب التواريخ وتدوينها إلا القلة من العلماء، وطلبة العلم ،مع تحفظ فئة العلماء الشديد، في التعاون مع المستعمر وتزويده بأية معلومات ،قد يستغلها ضدهم، وخاصة في جانب التواريخ والأرقام والإحصاءات ..!

17- لا قيمة ولا اعتماد عندنا لبعض الاستنتاجات والتواريخ المبنية على مقدمات وافتراضات مبنية على روايات ملفقة ومدسوسة وغير ثابتة عن بعض النساخ والكتاب المتأخرين من غير أبناء نافع ،والذين استنسخوا الرواية الإسبانية المغرضة دون تدقيق أو تمحيص،والتي مجدوا فيها أنفسهم وبطولاتهم وقهرهم لعدوهم وإذلاله.. فما بني على باطل

وغير الثابت، فهو باطل، كالتي وردت في السلسلة المتداولة متأخرا، والتي تنتهي إلى أبي بكر بن حزم ،أو كنانة ،أو التي أوردها أبو بكر الإنشكاغيني المعاصر ،فيما دوّنه باسم: تفتيش الوثائق عن تاريخ التوارق ، وتتعلق بوجود آل نافع في الصحراء إبان فترة حكم يوسف بن تاشفين! وعلاقة نافع ( إنفا ) بأحمد بن آدا وفترة وجودهما في الصحراء وحجهما.

انتهى ما أفادني به الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري وهو المرجع المعاصر والموثوق الذي دقق السلسلة النسبية عام ١٣٨٨ه وهو الذي سماها الذهبية ولم يصفها أحد بهذا الوصف قبله ،ثم عرضها على شيخه الشيخ العلامة والقاضي محمد المختار بن حود الأنصاري فأرشده إلى ما فيها من الدس والتحريف .(١)

ومن المفارقة العجيبة التي تؤكد صدق المثل: زامر الحي لا يطرب

احتفاؤهم بما كتبه: أبو بكر الإنشكاغيني المعاصر فيما دوّنه باسم: تفتيش الوثائق عن تاريخ التوارق، لأنه فقط ليس من الأنصار ،ولأنه بناه على ما رواه غير الأنصار في السلسلة الملفقة؛ بينما يجادلون في رواية شيخنا أحمد بن عبد الله الأنصاري عن شيخه العلامة والقاضي محمد المختار بن حود الأنصاري، رغم كون ما يكتبه الإنسان عن نفسه هو المصدر المعتبر ،ويؤخذ به، بخلاف ما يكتبه عنه الآخرون. والله أعلم .

كما أفادني الأديب والشاعر الأستاذ صديق بن عبد الباقي مؤلف كتاب الشعر الأنصاري وتاريخه في مراحله الثلاث بمشاركة الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري أن عددا من شعراء آل نافع من غير الشاعر أحمد بن عبد الله الأنصاري وردت في شعرهم إشارات واضحة تثبت ما صححه الشيخ أحمد بشأن نسبة آل نافع إلى بني الأحمر

والأستاذ صديق هو المعلم الأول للجيل الصاعد حديثا من شبابنا الذين صاروا كتابا وصحفيين لامعين ويعلم من سابق آراء بعضهم إيمانهم التام بمثل ما يتردد فيه بعضهم اليوم لغاية في نفس يعقوب ..! وأورد كلاما هذا نصه: كثر الكلام حول نسبة (آل نافع

<sup>(</sup> ۱ ) نقلا عن الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري وانظر أيضا : كتاب الشعر الأنصاري وتاريخه في مراحله الثلاث للأديبين والشاعرين : الشيخ أحمد عبد الله الأنصاري والأستاذ صديق عبد الباقي الأنصاري ص : ١٤١ - ١٤١ .

) إلى (آل نصر) حكام مملكة غرناطة وحاول بعض من ينتمي إلى حرفة الأدب والتاريخ زحزحة الناس عنها ، ومحاولة التشويش وإثارة الشغب عند العامة والخاصة لكي يرمي أبناء هذه القبيلة بالتناقض ، وينشر بينهم الشحناء والبغضاء والتدابر لكي يرفع بذلك القدم ، ويستقطب الجماهير أومن باب ( والغوا فيه لعلكم تغلبون ) . وربما ادّعى بعضهم، أن هذه النسبة دخيلة، وأنها من ابتكار ناس معيّنين . الخ لذا أردنا أن نخرج القارئ الكريم من هذا اللبس المتوهم؛ بأن نؤصّل له هذه المسألة أدبيا إذ لم يدونوا غير الشعر – من خلال نصوص بعض الأدباء والشعراء التي أشارت إلى هذه النسبة غير النصوص المنسوبة إلى الشاعر الكبير أحمد بن عبد الله الأنصاري التي جعلها أولئك في دائرة الاتهام جهلا منهم بحال الشيخ ونزاهته . وأن بعض المعترضين عليه أثبت ذلك من خلال شعره كما أثبته هو وغيره فلماذا التشويه والتشويش الآن ؟!.

قال الشيخ عبد الرحمن بن سديدي الجلادي الأنصاري يذكر صديقه الشاعر أحمد بن عبد الله الأنصاري:

آباؤه من عند عبد الله والده \* إلى قيس كرام عراجن فتلحظ في البيت السابق أنه نسبه إلى قيس بن سعد بن عبادة والد السلالة النصرية بالأندلس .

في البيت الذي يليه يشير إلى ممالك آبائه وأجداده في الأندلس والصحراء التي أقاموها على العقيدة الصحيحة فيقول:

وهم أقاموا الدين للمختار في \* تلك المشاهد بالظبى ومحاجن وقال الشيخ محمد المختار بن حود رحمه الله في نونيته الأولى: لنا السّعْدانِ خيرَ أهل نصر وبُؤنا بالنّبي وقد رضينا

والسعدان هما: سعد بن عبادة رضي الله عنه سيد الخزرج ،وسعد بن معاذ رضي الله عنه سيد الأوس ،وقال أيضا في نونيته الثانية المشهورة:

تمنّيتم إبادة أهل (نَصْر) \* وقلتم: في خلافة الأربعينا

قد انقرضوا، وما لكمُ دليل \* على دعوى انقراض النّاصرينا

فنلاحظ أن الشيخ قال: أهل نصر وكان بمقدوره أن يقول بدل ذلك آل إنفا أوالأنصار ، حيث أن مثله لا تحول الضرورات الشعرية بينه وبين مراده في القول ، ولكنه لم يعمد

إلى ذلك ليرد على من زعم أن الأنصار قد انقرضوا في زمن الخلافة الراشدة ، بأنه كان لهم وجود قريب في الأندلس متمثل في ملوك بني نصر وأن قبيلة الشاعر من بقاياهم ونفيكم لهم لا يعني شيئا وهو دليل جهلكم وعدم اطلاعكم . وهذا ما يشرحه قوله :

وقد قال الإمام العسقلاني \* سراج العصر تاج العارفينا

بأن الخزرجيين وأوسا \* لهم في الأرض نسل صالحونا

وكان زمانه منا قريبا \* وليس على مداهنة ظنينا

وإن القول في الأنصار وُسْعٌ \* أضلّ الله سعي المنكرينا

وهو ما رواه عنه تلميذه أحمد بن عبد الله الأنصاري الذي يعتبر من صفوة أهل بيته علما وفضلا ودينا ، في حين يشكك فيما يرويه لنا في هذه المسألة ، بعض الجهلة والمغرضين الذين لم يسبق لهم قدم صدق في خدمة الأنصار ، ولم يكتمل لديهم ما اكتمل عند الشيخ من العلم والإحاطة به .

وقال الدكتور عبد الله بن محمد بن مهدي الأنصاري:

وفي غرناطة كنا ملوكا نسوس الناس في الحمرا ونزهو

لنا في الأرض تاريخ شهيد فمن ذا ينكر التاريخ من هو

فمن الواضح أن الشيخ في الأبيات السابقة نسب نفسه وأسرته إلى ملوك (غرناطة) من بني نصر ودار ملكهم (الحمراء)، وهو ما أقره وقال به في نصوص كثيرة من شعره منها قوله في مكان آخر مشيرا إلى انتهاء ملك آبائه بالأندلس وطرد الكفار لهم إلى العدوة المغربية حيث صاروا موالين للوطاسيين حكام المغرب آن ذاك:

بأندلس بتسع مئين عاما \* لهجرة من يميزه اصطفاء

فجاء الكفر يتبعنا حقودا \* ليطردنا ويتبعه الولاء

وهذا الشاعر الدكتور أحمد بن محمد عمر الأنصاري يشير إلى ذلك في شعره معتزا بآبائه النصريين ملوك الأندلس فيقول:

فأندلس الإسلام أضحى جنائنا \* وملَّكت الأنصار جل المحلة

أقاموا كتاب الله في ذي المحطة \* ملوك بني نصر كرام أجلة

ويقول في مقدمة قصيدة أخرى بعنوان (أمنا طيبة):

تراءت من ربا نجد ديار لآل النصر أولها قباء

وقال أيضا في رثاء الشيخ أبي سعد رحمه الله:

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

بكت أعيني حتى تحجر دمعها على فقد شيخ للعزائم يقصد كما قد بكته المكرمات ومسجد

بكته بنوالأنصارمن آل نافع

وهذا الشاعر والقاص الشيخ عبد الواحد الأنصاري، يبكى سلطان آبائه في الفردوس المفقود بحرقة مدللا على ذلك الانتماء بقوله: (سليبة من عامريها القُيُولِ).

كأنني في قصر غرناطة \* وحشده من مظهري في ذهول

إلى أن قال:

فيا بنى الأحمر أين الهدى \* وما الذي عكر صفو الشمول

سلّمتم الكفر مفاتيح ما \* شيّدتموه في عناءٍ طويل

فاغتال بالصلبان محرابكم \* وسامكمْ بكلّ خسفٍ وبيلِ

لهفي على أنداس أصبحتْ \* سليبة من عامريها القُيُولِ

لهفى عليها كلما أدبرت \*شمسٌ وجرّت حزنها بالذيولِ

إذا أُجَلْتُ الفكر فيها أبتْ \*عينايَ إلا برهةً من هطولِ

وقوله من قصيدة بعنوان:

متتالية لأشجان الشيخ (قصيدة معارضة)،ردا على قصيدة شاعر القبيلة أحمد بن عبدالله الأنصاري ومطلع المعارضة:

أتاني شميم العطر من جعبة الزهر \*\* فساورني شوق المداد إلى السطر ...إلى أن قال:

\* \*

\*\* وثلة آباء لهم أطيب الفخر

\*\* تقطع إلا ما تبقى من الذكر

\*\* ولا عذر إلا ما تبقى من الذكر

\*\* سوى بانتماء يستقيم إلى نصر ...

سلاما على ذاك الزمان وخيره رأينا حبال المجد بعد رحيلهم فما تعذب الأسمار إلا بذكرهم ولا تتلهى النفس عن حرقة النوى إلى قوله فيها:

\* \*

لنا قصة قد قدرالله أنها فأصبحت الأيام تجري بأمرها وغيّرت الأبصار نظرة مكبر

\*\* تكون لنا حتى هبطنا إلى القعر

\*\* علينا وقد كانت لنا قدرا يجري

\*\* إلينا فعادت نظرة الكمّ للصفر

كأن خيولا لم تعسكر لنا ضحى \*\* بحمراء أو تغزُ الكناتة في الفجر

\* \* ... إلى قوله فيها:

سلام على تلك العراص وإن تكن \*\* غدت قفرة إلا عبورا من السفر

يخفف حاديهم أصيلا مسيره \*\* ويهمس :كانت هذه لبني نصْرِ ...

\* \*

انتهى المنقول عن الأديب صديق عبد الباقي الأنصاري .

#### ومما قد يستوقف المهتم والمتابع في هذه السلسلة التي كتبت لآل نافع من غيرهم:

1-من المعلوم أن سياسة بعض القبائل في المنطقة هدفت إلى تمييع هوية آل نافع وتذويبهم في الطوارق وإيجاد الحواجز العميقة والفواصل الأبدية بينهم وبين العرب ،لما يتميز به آل نافع (إنفا) من قوة الشكيمة والموقع الدفاعي والحربي والسيطرة على القيادة الدينية و من المؤشرات القوية على ذلك كون عضو الإدارة الفرنسية البارز بول مارتي لم ينقل في كتابه: الأنصار ،تلك الأسماء والألقاب التي زج بها في السلسة بقصد ترسيخ الانتماء إلى غير الأنصار أو تكريس التناقض غير المنطقي !! ؛لأن هدفه الاستعماري مختلف ؛ ولأن معظم معلوماته في كتابه عن الأنصار هي : الرواية الشفوية عن الأنصار أنفسهم ،وليس من مصدر خارجي من غير هم!

وجل الرواية التي وردت في قصة الرحلة والسلسلة تعد ضعيفة جدا،ولا تثبت؛ إذ لم أجد ما يثبتها من شعرهم أونثرهم ؟بل يعد ما ورد في خبر الرحلة والسلسلة مشكوك في اطلاعهم عليه على نطاق واسع؛بل على نطاق محدود جدا قبل سبعينات القرن العشرين؛إذ لم يتم تداولها بينهم، إلا على نطاق ضيق جدا، بدليل أن الشيخ العلامة القاضي محمد المختار بن حود الأنصاري رحمه الله نفاها ،وأقرب حالها إلى كونها مدسوسة لغرض سياسي ؛إذ لا أحد من علمائهم ونساخهم وكتابهم - قبل الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري الذي نسخها وسماها الذهبية قبل أن يعرف رأي شيخه فيها-قام بنسخها أو التوقيع عليها ؟بل كتبت نيابة عنهم ونسبت إليهم وقبلها من قبلها منهم العدم مبالاتهم بمثل هذه الأمور إبان عزهم ، ولم نسمع أن أحدا من معاصريهم من الأنصار قال بصحة نسبتها إليهم ،بدليل إنكار مشيخة العلم لها أونسبتها إليهم ومن اضطر إلى ذكرها اضطر إلى ذكرها باستحياء ومحاولة إرجاعها إلى نصابها الصحيح حيث فعل ذلك غير واحد منهم ،كما هو مشهور على سبيل المثال عن الشيخ محمد بن المنذر الأنصاري رحمه الله ،فلو ثبتت عنده صحتها لما تجشم غمار تصحيحها مما أدى به إلى خطأ المجتهد ،حيث كان أول من أضاف أبابكر بن حزم في السلسلة وتراجع عنه لاحقا كما رواه تلميذه الشيخ أحمد بن عبدالله الأنصاري عنه .

Y-أن هذه السلسلة المذكورة غير منتشرة بين آل نافع ولم تصل بعضهم إلا في السبعينات الميلادية ، وأول من نشرها في منطقة شرق تمبكتو: الشيخ محمد أحمد بن الطاهر بن المهدي الأنصاري عندما عين حاكما لمنطقة آغاروس جنوب نهر النيجر، وأول من نظر فيها بعين الريبة واجتهد في تصويبها الشيخ محمد بن المنذر الأنصاري رحمه الله كما سبق، والشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري وهو من نسخها وسماها الذهبية ونظم فيها أرجوزة طويلة لكنه تراجع عن قبولها بعد أن عرضها على شيخه العلامة والقاضي الشهير محمد المختار بن حود الأنصاري قاضي الصحراء في زمانه الذي نفاها ونبهه إلى عدم صحتها وقال له :نحن نعود إلى بني نصر حكام غرناطة ، والشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري ،هو الذي أخذ على عاتقه تصحيحها منذ ذلك الحين والشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري ،هو الذي أخذ على عاتقه تصحيحها منذ ذلك الحين

وإلى اليوم ،والنسخة الوحيدة المعتمدة لديه هي المذكورة هنا في بداية المبحث مستندا فيها إلى كلام شيخه العلامة محمد المختار بن حود الأنصاري وكتاب بول مارتي عن الأنصار، وقد استندت إليه في موضوع السلسلة والنسبة إلى أبي عبد الله الصغير تحديدا كما استندت أيضا إلى رأي الشيخين الكريمين: (محمد صالح بن محمد الأنصاري شيخ الأنصار من آل نافع في السعودية وأخيه الدكتور محمد بن محمد بن الأمين الأنصاري) منذ عام ١٤٠٠هـ ورحمهما الله في النسبة إلى بني نصر من غير تعيين وهو أمر مستفاض ومشهور عند شريحة واسعة من آل نافع كما درجوا على أسماء وألقاب مثل: نصر و نصري والنصري وغرناطي والغرناطي وابن قرطبة وابن القرطبة ..

٣- من قرأ كتاب: تاريخ السودان للسعدي يتقين ويطمئن إلى أن هذه الأسرة لم تكن موجودة في الصحراء المغاربية قبل بدايات القرن الثاني عشر الهجري ؛ ذلك أن الكتاب عبارة عن رصد دقيق بشكل استقصى وأحصى كل من كان موجودا أو دخل منطقة تنبكتو وقاو وجني وأروان وأدرار وماسنة من السكان السودان والتوارق و المغاربة أو العرب بشكل عام ،وذكر الأحوال السياسية والاقتصادية والتعليمية والعلمية والمدارس والجوامع والمنازل والمواليد والزوار والمسافرين والوفيات والتواريخ والأمراء والقضاة والعلماء وطلبة العلم والحروب والجنود وأحوال البلاد بشكل عام ومن توالى على حكمها ومن مر على أرضها... ومع ذلك لم يأت على أية إشارة إلى أي فرد منهم ،ومن قرأ الكتاب يعلم أنه يستحيل أن يكون السعدي فات عليه الإشارة إلى من هو في مثل شهرتهم ومكانتهم أو أقل منها وكتب إلى ١٠٦٥هـ.

٤- يضاف إلى ما سبق أن أقدم النصوص المدونة عنهم أو منهم سواء الفقهية أو الشعرية أو الأدبية أو التاريخية عمرها لا يتجاوز خمسين ومائة سنة! فأين إنتاجهم أو ما دون عنهم في القرون المزعومة من السادس إلى بدايات الثاني عشر الهجري . ؟! سوى ما جاء في السلسلة المدسوسة والرحلة المضطربة.

٥- بعض من نسخ هذه السلاسل ،يحاول ربط وجود آل نافع في صحراء الجزائر بدولتي المرابطين والموحدين ،مستنتجا أن استقرار هم فيها منذ القرن الخامس أو السادس الهجري،وأن لهم فيها خمسة قرون،و هذا غلط شنيع وتدليس مقيت، لا برهان عليه ،و هو بعيد جدا عن الحقيقة والواقع ، وينافي الرواية الخاصة ببعض علماء وأعلام آل نافع عن أجدادهم،ونقلها عن بعضهم الفرنسي :بول مارتي،وأوردها الزعيم محمد علي الأنصاري في جميع مروياته الشفوية ومقابلاته الصحفية،وتؤكدها رواية الشيخ أحمد بن عبدالله الأنصاري السابقة،وغيرها،كما يؤكدها تاريخ حفر نافع لأول بئر في الصحراء فور استقراره بها،وهو بئر ( إن أتلك ) عام ١١٢٠هم، ولأنني شخصيا ،وغيري من آل نافع نعرف الكثير من المشاهير ،وآحاد الآباء والأجداد المعروف وفياتهم بالدقة أوبالتقريب،وعاصرهم بعض من عاصرناهم،والذين ليس بينهم وبين محمد بن نافع إلا ثلاثة ،أوأربعة رجال،وجميع هؤلاء كانت وفياتهم، إما نهايات القرن المثالث عشر الهجري ،أو بدايات القرن الرابع عشر ،فلا يعقل أن يكون بين الرجل وجده الثالث أو الرابع أو الخامس، ٥٠٥ أو ٥٠٠ سنة!، في حين عاصرت بعض الأجداد

والجدات ممن عاصر ثلاثة أجيال من أبنائه وأحفاده: جيل الجد، وجيل ابنه، وجيل أحفاد ابنه.

آ-لا يقول أحد باشتراط وجود سلسلة النسب، لإثباته، بل المتعارف عليه – عند العلماء وجميع القبائل والشعوب - ثبوت النسب بمجرد اشتهاره واستفاضته وتواتره،فإذا تقرر هذا ؛ فإن كتابة السلاسل النسبية من تكلف ما لا يلزم،ونحن آل نافع من الأنصار الخزرج إجماعا،ومن بني ساعدة ، من ذرية قيس بن سعد بن عبادة رضي الله عنهما ؛ لاستناده لرواية بعض علماء الأنصار ورموزهم،ولا مشاحة مع من يرى خلاف ذلك.

### الأسماء والألقاب والوسم والمضارب والآبار

من الجدير بالذكر هنا ما يتعلق بالأسماء والألقاب عند المورسكيين خاصة، و في الصحراء الكبرى عامة حيث يلحظ الباحث عن أخبارهم في أي مرجع من المراجع كثرة الألقاب المنحوتة من الاسم الأصلي وشيوع الأسماء غير العربية وهي ظاهرة عامة في سكان المنطقة ليست خاصة بقبيلة معينة منها وللباحث مثلا أن يطالع الكتب التالية لينظر بعينه إلى ذلك بجلاء وهي مثل:-

- ١- فتح الشكور في معرفة أعيان علماء التكرور للطالب محمد البرتلي الأنصاري الولاتي .
  - ٢- التوارق عرب الصحراء الكبري للدكتور محمد سعيد القشاط.
  - ٣- الوسيط في تراجم أدباء شنقيط لأحمد بن الأمين الشنقيطي .
  - ٤ كنتة الشرقيون لبول مارتي ترجمة محمد محمود ولد ودادي .
  - ٥- البرابيش " بنوحسان " لبول مارتي ترجمة محمد محمود ولد ودادي .
- ٦- الأنصار بول مارتي النسخة العربية مخطوطة: تعريب مركز الترجمة المعتمدة بالرباض بإشراف ومتابعة وتعليق الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري .

والألقاب عادة أندلسية مورسكية، وهي من التقاليد التي قدم بها الأندلسيون إلى شمال أفريقيا بعد سقوط الأندلس ، واستمرت عندهم حتى بعد خروج بعضهم من الأندلس إلى شمال إفريقيا، ولعل من أبرز الأسباب الداعية إلى ذلك اختياريا بعد أن كانوا يجبرون عليها من قبل الحكم الكاثوليكي المتطرف في الأندلس بعد سقوطها، حتى ألفوا هذا التقليد، هو ما يتعلق بالأمن لظروف الحياة التي يعيشها الناس في تلك الصحراء والتي لا تخلو من الحروب والنعرات القبلية ، وما يتبعها من العداء والأخذ بالثأر وغيره من الأمور التي تشيع الخوف وعدم الأمن مما يضطر معه إلى إخفاء الأسماء الحقيقية للأشخاص المهمين أو من يخاف عليهم وهو تصرف بنحو آخر أوبحسب الحال والزمان يعد امتدادا للغالب على العرب من تسمية أبنائهم بمكروه الأسماء ككلب وحنظلة..

وتسمية رقيقهم بأحسن الأسماء كفلاح ونجاح ونحوهما وتفسير ذلك كما قال أحدهم: إنما نسمى أبناءنا لأعدائنا وعبيدنا لأنفسنا . (١)

<sup>(</sup>۱) انظر سبائك الذهب في معرفة قبائل العرب - (۱)

والنحت يندرج تحت باب من أبواب اللغة؛حيث إن علماء اللغة وجدوا أن من عادة العرب في كلامهم دمج كلمتين أو أكثر مع بعضها ، فتتكون كلمة مختصرة جديدة ، فأطلقوا على هذا العمل نحتا ، كعمل النحات الذي يزيل بعضا من المواد التي ينحتها ثم يأتي بشكل جديد ..

وذلك مثل قولهم: (عَبْشَمي) و (عَبْدَري) نسبة إلى (عبد شمس) و (عبد الدار) .. وكقولهم: سمعت فلانا (يهلل) أي يقول: (لا إله إلا الله) ، وسمعته (يحوقل) يعني أنه يقول: (لا حول ولا قوة إلا بالله) ، ورأيت فلانا يكثر من (الدَّمْعَزة) أي أنه يكثر من قول: (أدام الله عزك) .. وهكذا ..

وسار العرب فيما بعد على هذه العادة ، طلبا للاختصار ، ومعظم الكلمات المنطوقة اليوم عبارة عن ألفاظ اختصرها الناس مع مرور الزمن ، وهي كلمات كان يتكلم بها العرب قديما ،فمثلا يقول الناس اليوم : (عقبالك) ، وهي عبارة تقال للشخص إذا أردت أن تتمنى له الخير الذي وقع لك أو لغيرك ، وهي موجودة في كلام العرب قديما ولكنهم ينطقونها هكذا : (العُقْبَى لك) : أي العاقبة لك ،فاختصروا عبارة (العقبى لك) إلى (عقبالك) .

وفي الشام مثلا يقولون: تصطفل، بمعنى افعل ما تشاء، وأصلها: (أنت تصطفي لك) أي أنت تختار لك ما تريد، لأن الاصطفاء معناه الاختيار، فاختصروها ودمجوها حتى كأنها كلمة واحدة فقالوا: (تصطفل) وللمؤنث (تصطفلي)..

وفي مصر مثلا يقولون: (مِنين) ، وأصلها (من أين) ، اختصروها ودمجوها أيضا حتى كأنها كلمة واحدة .

وفي العراق مثلا يقولون : (ماكو) بمعنى لا يوجد ، وأصلها (ما يكون) .. وهكذا في كثير من كلماتنا التي نتكلم بها اليوم .

ومن ذلك: كلمة (شنو) نجدها تدخل أيضا تحت باب النحت ، والناس ينطقونها على ثلاثة أشكال ..

الأول: (شنهو) ..

الثاني: (شنو) ..

الثالث: (شو) ..

وأصلها كلها تعود إلى جملة واحدة وهي (أيُّ شَيءٍ هو ؟) .

فقاموا بحذف أداة الاستفهام التي هي (أي) ، وبقي (شيء هو) ثم دمجوها مع بعضها فصار (شنهو) ، وزادها آخرون اختصارًا فقالوا: (شنو) ، ثم اختصرها بعضهم أيضًا إلى (شو) .. فهذا هو أصل الكلمة ..

والفرق بيننا وبين أجدادنا العرب أنهم كانوا يختصرون الكلمات لكنهم يعرفون أصول تلك الكلمات التي اختصرت ، ونحن اختصرنا ونحتنا ودمجنا كما فعل أجدادنا ، ولكننا نسينا الكلمات الأصلية التي قمنا بالاختصار منها ، ولهذا يصبح من الشاق والصعب جدا تتبع أصول الأسماء والكلمات التي يتكلم بها الناس اليوم ، ولا يكاد يعرف أكثرها إلا المتفرغون والمتخصصون في أصول الأسماء والكلمات المنحوتة من الرعيل الأول! وفيما يتعلق بآل نافع وذريته في الصحراء وغيرهم من الأشراف والحسانيين، فالنحت جار عندهم مجرى العادة، فتجد عشرات الألقاب لكل من اسمه: محمد أو عبد الله، أو محمد المختار ،أو محمد الطاهر ،أوعبدالرحمن ... الخ

ومن أمثلتها: محمد = (حما ،حمى،حميا،حمت..الخ)

عبدالله = (بلة، بلاهي،بلت،...الخ

محمد المختار = (حمدمتا ،حملمختار ،حميتا ...الخ)

محمد الطاهر = (حمتاهی،حمتال،حتاهیل .. الخ)

عبدالرحمن = ( عبدو ، إيدو ، دحمان ، حنا ... الخ )

وسوف تمر علينا الأسماء والألقاب في المبحث اللاحق، وهذه الألقاب،تقليد مورسكي أجبروا عليه منذ سقوط الأندلس،واندلاع جرائم وفظائع محاكم التفتيش المتطرفة ضدهم،ثم التزموا بها منذ قدومهم من الأندلس، حيث نصحهم الطوارق أهل الصحراء بذلك لينجوا من ملاحقة الإفرنج النصارى الكاثوليك الإرهابيين، الذين يبحثون عن المورسكيين، لاغتيالهم واستئصالهم وقد صارت هذه الألقاب بمثابة عادة عندهم – متأثرين بما هو سائد بين سكان الصحراء من التأثر بلغة الطوارق السائدة والغالبة في المنطقة حيث يجيدها غالب سكان المنطقة من العرب وغيرهم – فكل شخص يحمل اسما و لقبا، واللقب غالبا ما يكون بلغة الطوارق للتمويه على الأفرنج، وللتمويه كذلك على بعض الحكام والأمراء الذين يخشون على أنفسهم كل السلالات التي كان لها عهد سابق بالإمارة أو الملك خوفا من المنافسة ..... الخ ؛ لكني سألت بعض المعمرين من ذوي المعرفة من عشيرتنا عن سر استمرار هذه الألقاب بعد الأمن، فأفاد بأن شيوع الألقاب

في صحراء أزواد من الظواهر العامة، تأثرا بلسان الطوارق العام في المنطقة، ولأسباب أمنية دائما ، واستمر عندنا حيث لكل ولد مربية من الموالي، وهن غالبا لا يجدن العربية، فيصغن أو ينحتن من الاسم الصحيح، اسما محرفا، يكون لقبا للولد يشتهر به فيما بعد حتى يغلب عليه بدلا من اسمه الحقيقي الذي سماه به والده ،وقد ينسى الاسم الحقيقي نهائيا لعدم الاستعمال والدليل على صحة ذلك توقف هذه الألقاب في الأجيال التي بعد الجفاف والشتات لانتهاء جيل المربيات من الموالي بعده ، وبالتحديد ما بعد البي الآن ، ولعل من أهم فوائد هذه الألقاب التمييز بينهم حيث يتكررون في مشتقات ما عُبّد و حُمِّد من الأسماء .

ومثال ذلك :لقب جد أسرتنا (إنفا)،وهو نافع ؛ فهو من قبيل : جوزيف بمعنى يوسف وجاكوب بمعنى يعقوب باللاتيني،أو بريه بمعنى:إبراهيم، فليس فيه تعريب ولا انحراف عن الأصل وترديد الترجمة إنفا بدلا عن الأصل : نافع هو من قبيل : نطق بعض وسائل الإعلام غير العربية للأسماء العربية مثل : هامد الغابد بدلا من حامد العابد ومثل : مامادو أو مهمد بدلا من محمد ،أو بوبكر بدلا من : أبوبكر،أو أسمان بدلا من : عثمان ..إلخ ، ومثله: لقب حفيده: قطب الإسلام أو قطب الدين وهو (غتبو)..الخ

## وسم أنعامهم

توسم أنعام آل قطب بن محمد بن نافع (إنفا) الأنصاري في صحراء تمبتكو بوسمهم المعروف والذي يطلقون عليه اسم: "اللَّفيعة" تصغير الأفعى في اللهجة العامية، ثم تطور هذا الوسم إلى أن استقر على ما هو عليه اليوم وهو ما يشبه حرف (N) اللاتيني، وبه يسم حلفاء هم وأتباعهم كذلك، ويطلق الطوارق عليه: "تَاشَّالْتُ " بمعنى الثعبان، كما أن جميع الآبار التي حفرها الشيخ نافع (إنفا) وأبناؤه نقش عليها هي الأخرى هذا الرمز وهذه العلامة " اللفيعة "(N)، تمييزا لها عن بقية الآبار الأخرى.

### مضاربهم وآبارهم

يتنقل أبناء قطب في المناطق التي تقع ما بين ( تِيكْرَاطْ - Tekrat ) في الشمال الغربي ، وبُوجْبيه في الشمال إلى (أَغْ أَغِيَاسَنْ - Ag Agiyasan ) في الشرق إلى مناطق (تِنْ أهارا - Tin tadayney ) و (تين تديني Tin Ahara ) و ( قوسي

Gossi ) في جنوب نهر النيجر ، وما بعد ذلك إلى حدود مالي مع بوركينا فاسو والنيجر والجزائر كلها مناطق للعرب والطوارق .

وبطبيعة الحال فإن آبار آل نافع (إنفا) تقع في نفس الحدود المبينه أعلاه ، والتي يتنقلون فيها حيث يتوفر الماء والعشب وهي آبار كثيرة منها: (إِنْ أَتْلَكْ - In Atlik ) أي ذو الغدير وهو أول بئر حفره الشيخ نافع ( إنفا ) في صحراء تمبتكو،عام ١١٢٠هـ ويقع غرب ( إِنَغُوزُمِي - In Aggozmi ) ، ثم حفر بعده أروان وهو منحوت من عبارة ( أَهَارَنْ وَانْ ) بمعنى ملح البقر أو سبخة البقر في اللغة الطارقية ، وقبره يقع قرب هذه البئر في مكان يسمى : ( إِنْ شَقَّاغَن ) ،وقيل إِن قبره في أفيتاول،وحفر ابنه محمد العديد من الآبار غيرها،ومما يلحظ هنا في الروايات الشفهية أنها قد تنسب لنافع بعض أعمال أبيه المزمل أو جده المظفر أو ابنه محمد بن نافع ،وقد يحصل العكس،بأن تنسب لأحدهم بعض أعمال نافع،والمهم في ذلك ثبوت وقوع ذات العمل من أحدهم،ولا فرق! ثم حفر حفيده قطب بئر (أَغَزَّافْ - Agazzaf ) ، و ( هَلُلْ - Halul ) و ( إِينَفِسْ -Inafes ) ، و ( إينَقُّوزْمي - Inagozmi ) ، ومدفنه بجواره في الجهة الغربية منه، هكذا ذكر لنا ،ولا ينافى حفر قطب لبئر أغزاف ما ذكره الشيخ سيد محمد بن صادق حين عده من آبار أهل أغزاف، إذ إن أملاكهم كانت واحدة ،ولا يمكن التفريق بينها في حينه للروابط والشراكة القوية ، والثابت عند بني نافع أن قطبا حفره، ثم أوقفه عليهم ،ولذلك أكثر من نظير في واقعهم، وقد سمعت ذلك من بعض كبار السن من آل نافع، ووجدته مثبتا في مخطوطة عند الشيخ أحمد بن عبدالله الأنصاري ،تؤكد حفر قطب لبئر أغزاف. ثم حفر الحاج عبدالله ( بلا ) بن قطب ( تِنْ تَمَغَيِينْ - Tin Tamagayeen ) وهي بمعنى أم القنافذ ( الدلادل ) وتقع شرق ( إِنْ بَكْسَا - Inbaksa ) وحفر أيضا بئر ( إِنْ جَارَّنْ -InJarran ) الأول ، والثاني حفره ابنه محمد الأمين ( أَبِّينْ ) وقبره شرقها قريبا منها ، كما حفر الحاج بلا البئر العميقة ( آنُوشَجْرِينْ -Ano,Shajren ) ، ثم ( إِنْ إبراهيم ) و (تيكرَاطْ . ( Tekradt

وحفر ابنه عبد الحكيم المعروف ب (حاكدو) بئر (امْرَيزِيقْ) تصغير مرزوق شمال هَلُكْ، وحفر الشيخ عمربن الحاج بلا (إِنْ بَكْسَا) ويقع بين (إِنْ جَارَّنْ) و (إِنْ إبراهيم)، وكان الشيخ عمر مجاورا لأخيه أبي بكر (اللّقي) فطلب منه الأخير أن يبحث لنفسه عن مكان أوسع لكثرة أتباعه وطلابه، ثم لحق به أبو بكر مرة أخرى فتركها له، وحفر

عمر بئرا آخر هو : ( أَرُوجْ - Aroj ) شمال ( إِنْ بَكْسَا ) بمقدار مسيرة يوم على الإبل ، وقيل إنه حفر الكثير من الآبار واشتهر بذلك في زمانه.

115

ثم توالى حفر الآبار بعد ذلك من أبناء قطب ومنها:

( الله المعنى أم الدود ، و المعمور ، و إينُوكَنْدَرْ - Tin Tazlift ) بمعنى أم الدود ، و المعمور ، و إينُوكَنْدَرْ ، و ( إنَا بَلَحَنْ ) ، و أَوْدَيْكَا شمال ( إنُوشَفْ Inoshif ) ، ومنها أُبْدِيرْ و ( إيرْتـكْ -Ertak ) ، و ( إِنْ تِيشَقتْ - InTeshagt ) بمعنى ذو الأراك ، و ( إِنْ كِلاَّ - Ertak و ( إِنُوشَفْ ) وهو أربعة آبار في موقع واحد وباسم واحد ، و ( آتَلَكْ - Atlik ) بمعنى الغدير ، و ( تَجُّوغْ - Tajjuwag ) وهي وسط بين ( إينوشف ، وأوديكا ، وآتلك ، وإن كلا ) ،و كل الآبار السابقة تقع في صحراء تمبتكو شمال نهر النيجر .

وأما آبارهم جنوب نهر النيجر فمنها:-

بعض الآبار في أربندا جنوب نهر النيجر والتي ملكيتها خالصة للأنصار أو يشترك الأنصار في ملكيتها والانتفاع منها مناصفة مع إيموشاغ وأهل أربندا جنوب نهر النيجر من غير الأنصار:

أولا :الآبار لتى ملكيتها خالصة للأنصار بدون شربك أو منازع وهي:

Tin teshagt تن تیشغت –۱

٢- إن المغرج

٣- تن آلدا

ثانيا: الآبار المشتركة مناصفة بين الأنصار وغيرهم من أهل أربندا:

۱-آبار منطقة فنترو fantrou

tin tadainey آبار منطفة تن تديني

٣- آبار منطقة أجوورا

٤-إيغاسن نلوان: أي عظام الأفيال

ە–أفيرىر aferir

in azindaki إن أزندكي

۲-تن تسلیت Tin Tasalit −۲

۸− تن آهار Tin Ahara

وغير هذه الآبار كثير مما لم أذكره ،و ( تِنْ تَسَلِيتْ - Tin Tasalit ) بمعنى ذات الحرَّة ، و ( تِنْ أَهَرا - Tin Ahara ) بمعنى ذات السبخة أو ذات الملح البقري ،وتنطق ( G ) غينا في الأسماء السابقة كلها ما عدا (إينقوّزمي) فتنطق جيما مصرية،أوقافا يمنية،وكلمة ( تِنْ ) بمعنى : ذات ، وكلمة ( إِنْ ) بمعنى : ذو ، وكلمة ( أَغْ ) بمعنى : ابن ، وكلمة ( تِيلُتْ ) بمعنى : أنثى الفيل ،وذلك في اللغة الطارقية .

# إضاءة في باب أملاك آل نافع (إنفا):

أملاك آل نافع ، وبعض مواليهم ( البيلا )، ملك مشاع ومشترك بينهم جميعا، وتركة غير مقسمة ،ويوجد مواقع عرفت لبعضهم عرفا للسكنى والانتفاع منها، فلا ينازعون فيها،وكل من سكن موقعا وانتفع منه فالعرف جار على موافقته وعدم معارضته،ولا يعني ذلك، أنه يحق له منع من شاء من آل نافع أو مواليهم، أن ينتفع مثله بما شاء ، مما لم يضع عليه أحدهم يده، أولم يسبقه إليه أحد منهم، كلا ، مطلقا ، فهذا خط أحمر عندهم..

ومن تلك المواقع المشار إليها والتي عرفت لبعضهم:

١- قوندام والقرى والهجر والشواطئ التابعة لها: العرف أنها للأنصار الغربيين..

٢- آراتن في الشمال لأبناء عبدالحكيم (حاكدو) بن الحاج عبدالله

٣- زرهو لأبناء الحاج عبد الله عامة ،وخاصة منهم: أبناء عثمان بن الحاج عبدالله، وأبناء محمد الأمين (أبين) بن الحاج عبدالله، وأبناء عمربن الحاج عبدالله، ويوجد فيما بينهم تفصيل للمجمل:

\*آشبوت وما يحاذيه من الشاطئ لأبناء أبين،ويمتد من إيضو إلى آدنكويا

\*برم بيري وتيناليوين وتابوين وإيبنغ إن تهاتين لأبناء عثمان

\*تيجفت لأبناء عمر

٤- أفود وڤربي لأبناء أبي بكر (اللقي) بن الحاج عبدالله

٥- إيغشر لأبناء محمد (آخوا) بن الحاج عبدالله، وبعض أبناء (بدا).

7- إن غونان،أو ليفتن، لأبناء أحمد (أمدايا) بن قطب، وبعض أبناء محمد علي (بدا) بن الحاج عبدالله، وأبناء (بدا) يسكنون أقصى الشمال إلى داخل الحدود الجزائرية ولهم ومضاربهم ومراعيهم تمتد شمال تمبكتو إلى بعض مدن الجنوب الجزائري..

٧-إير إن تجيفت وتدوممت وتاكوفت لأبناء محمد علي بن أبانن وأبناء إنكومن أبناء المجتبى بن حماد بن أبانن.

هذا عرف خاص مبناه على السكنى والانتفاع بالأرض، وبمحاذاته عرف عام وهو ما ذكرته في المقدمة فكون المكان معروف لآل فلان منهم ، لا يعني بحال من الأحوال أنهم يملكون حقا في منع من احتاج من غيرهم، أن يشاركهم في السكنى والانتفاع فيما لم يضع عليه أحدهم يده، ولم يسبق حجزه من غيره..

#### وهنا بعض الوقفات:

1- الاحتجاج بملكية منطقة من مناطق آل نافع، بحجة أن الاستحقاق حصل بسبب الدفاع عن المنطقة، وأن دماء أبناءها سالت فيها.. حجة واهية ومخالفة للعرف بينهم فما من منطقة ملكوها إلا وقد سالت عليها دماء بعضهم ولم يسبق لأحدهم مثل هذا الادعاء. ٢- منطقة آربندا جنوب النهر كانت خالية من الأنصار تماما، فنزح بعضهم معروفين بأعيانهم فاستوطنوا آربندا وحفروا بعض الآبار ، فاعترض عليهم سكان المنطقة الأصليين من إيموشاغ وأتباعهم، فصارت بينهم حروب وقضايا في الدوائر الحكومية أيام الاستعمار الفرنسي القريب حتى حكم للأنصار بحقهم في المنطقة واستقروا بها إلى يومنا هذا ، وفي كل عام ينضم إليهم من شاء من الأنصار دون أن تدعي سلالة أولئك المستوطنين الأوائل أحقيتهم في أي شبر منها دون بقية الأنصار وحلفائهم.

٣-توجد آبار عامة، وخاصة اسما، وعامة انتفاعا مع الأولوية لمن تبرع بحفرها وأقاربه الأقربين،والآبار العامة أيضا تجدها باسم بيت بعينه، لكن نفعها عام ومشاع،ومعظم الذين حفروا الآبار من الأجداد ؛إنما حفروها لساكنة المنطقة؛ فتجد بئرا حفره الشيخ محمد بن نافع ، لكنه باسم بيت من الأشراف ،وذلك ما يعني أنهم سكان المكان المنتفعين بها فقط، ولا يعني ملكية البئر ..وعليه قس الآبار التي حفرها أبناؤه وأحفاده من عده..

3- توجد آبار في جنوب النهر منطقة آربندا حفرتها منظمات دولية وحكومة مالي ، وسكان تلك المناطق من الأنصار ، دافعوا عن أحقيتهم فيها وسالت من أجل ذلك دماءهم وقتل منهم وسجن وضرب بعضهم، وأهين بشتى أنواع الإهانة. لكنهم في النهاية حكم لهم بنصفها، يوم لهم ويوم لإيموشاغ ولم يدع أحد منهم ممن دافع عن حق الأنصار في حينه أنها ملك له دون بقية الأنصار ..

و- زرهو كان لقبيلة من الطوارق، وقصة خروجهم منها وتركها للأنصار معروفة، ومن
 كان السبب في ذلك معروف، وهو قاتل الكلب المشهور..ومع ذلك لم تدع أسرته يوما
 من الأيام ملكيتهم لزرهو دون غيرهم.

٦- جل الخدمات العامة والبنية التحتية الموجودة في زرهو اليوم هي من صنع قيادات
 بعض البيوت ،وهم السبب في وجودها بعد الله مثل :

\*برج الاتصالات \*الجامع \*المدرسة \*محطة المياه

و مع ذلك فلا يستطيع أحد من تلك القيادات الادعاء بملكية غير مربع بيته داخل زرهو ،فضلا عن عدم جواز نسبة ملكية زرهو لأهل بيته أو فخذه..الخ.

وأما أملاكهم على ضفاف نهر النيجر فتمتد ما بين (زَرْهُو) شرقا إلى (بَرْجُومَاسَنَا) غربا ، ويشمل ذلك الشواطئ الشمالية لنفس المنطقة المحددة والجزر التابعة لها . (١) القوانين العرفية، وأوضح سمات الأنصار عامة:

خلاصة القوانين العرفية لدى آل نافع (إنفا):

١ - من وسم أنعامه بوسم اتحادية الأنصار (كل انصر) أو (كل إيزجت) وعاش فى
 بلادهم معتبرًا نفسه منهم ؛ فله ما لهم وعليه ما عليهم..

٢ حماية الجار والمستجير والدّفاع عن الأتباع والحلفاء من آكد أولويّات القبيلة وأهمّ واجباتِها..

٣- من انضم إلى اتحادية الأنصار (كل إنصر) للاحتماء بهم، فلن يجرؤ أحدٌ على التمييز بينه وبين أبناء هذه الأسرة بأيّ شكلٍ من الأشكال..

3- آبار الأنصار من آل نافع (إنفا) (كل إنصر) ملك لهم ، لا تُوهَب ولا تُباع ؟ والأولويّة فيها للأنصار ثم الأشراف ثم الأقرب فالأقرب والأولى فالأولى من اتحادية الأنصار (كل إنصر) أو (كل إيزجت) حسب الأعراف وقوانين السّقاية.

٥- مزارع آل نافع الأنصاري (كل إنصر)، العامّة، ومراعيهم الخصبة، ومواردهم المائية، ومصايفهم ،وشواطئهم: ملك عامّ مُشتركٌ ، يتوارثه أبناء الأنصار من آل نافع (إنفا) وفق قوانينهم العرفية وعاداتهم الاجتماعية الإسلامية المتعارف عليها ؛ كالأسبقية إلى المكان ، وعمارة الأرض ، وإحياء الموات ، وتوارث المنفعة عبر الزّمن ونحو ذلك.

( ۱ ) أخذت هذه المعلومات مشافهة على لسان عدة شخصيات من بني نافع وبعضها من الشيخ هما بن حمتاهي ، وبعضها من مخطوطة لدى الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري .

وأما بقية الأحوال الشخصية والإجتماعية والاقتصادية والعلمية والثقافية والقضائية فإن أبناء قطب فيها لا يشذون عن بقية إخوانهم العرب في المنطقة من بني كنتة وبني حسان والشناقطة عموما فالمنطقة واحدة والأحوال واحدة والعادات متقاربة تماما ،كما هو شأن شعوب منطقة الخليج العربي ، ومن أراد الاطلاع على طبيعة عادات أهل هذه المنطقة فعليه بالوسيط في تراجم أدباء شنقيط لأحمد بن الأمين الشنقيطي وهو مرجع نفيس في أدب وعادات وأخلاق سكان المنطقة عموما وما ذكره عن بعضهم ينطبق عن الكل وقد رأيت فيه الكفاية في هذا الخصوص .(٢) ،ومن أراد الاطلاع على طبيعة عادات آل نافع الأنصاري خصوصا،والنظام الاجتماعي لديهم ، فعليه بكتاب الشعر الأنصاري في مراحله الـثلاث للشيخ الفقيه، الشاعر والأديب/أحمد بن عبد الله الأنصاري،والأديب الأستاذ/صديق بن عبدالباقي الأنصاري، ففيه غنية عما سواه. (١)

### سمات الأنصار عامة:

من خلال التواصل مع أسر الأنصار في العالم قرابة ثلاثة عقود، ومن خلال خبرتي ومعرفتي بأسرتي منهم استطعت أن أحدد أبرز الصفات والسمات الجامعة والمشتركة بين الأنصار عامة، وآل نافع خاصة، وهي لأجيالهم، كي تكون ضمن قيمهم وأخلاقهم التي يجدر بهم توارث الإيجابي منها والمحافظة عليه، ونبذ السلبي ومحاربته، ومنها: 1—اسم الأنصار اسم شرف الله به الأنصار ، وسماهم به في كتابه العزيز وميزهم به دون سائر القبائل، ولا توجد قبيلة في الدنيا إلا وتغبطهم على ذلك، وهذا فضل من الله عليهم عظيم ،كما اختارهم رب العزة والجلال وانتقاهم من بين القبائل، لنصرة دينه، و نبيه صلى الله عليه وآله وسلم، وجدير بدوام التفكر في شكره واستحضار لوازمه وتبعاته الجسيمة..!

٢-أبرز سمة تميز كل من ينتسب إلى الأنصار وفي أي بلد هي: ظهور الأثرة ضدهم،والأثرة هي: تفضيل الإنسان نفسه على غيره،وهي عكس الإيثار الذي وصف الله به الأنصار،وجعله من خصالهم، وشيمهم،ومعناه: تقديم الإنسان للآخرين على نفسه،وفي الحديث عن أُسيد بن حضير -رضي الله عنه-أن رجلا من الأنصار قال :يا رسول الله،ألا تستعملني كما استعملت فلانا بفقال (إنكم ستلقون بعدي أثرةً،فاصبروا حتى

<sup>(</sup>٢) انظر الوسيط في تراجم أدباء شنقيط من ص٥١٣ - ٥٧٥ .

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الشعر الأنصاري في مراحله الثلاث أحمد عبدالله الأنصاري وصديق عبدالباقي الأنصاري ص ،ط١، دار طيبة في الرياض

تلقوني على الحوض) [متفق عليه]، فالأثرة مصطلح شرعي دال على المعجزة النبوية حيث أخبر أنها ستصيب الأنصار بعده في الله الله فنالتهم الأثرة كما أخبر الصادق المصدوق ومعناها الانفراد بالشيء عمن له فيه حق الأنانية وحُبّ النَّفس والانطواء وراء الذات والأثرة تطلق على من لا يهدف إلاّ إلى نفعه الخاص المحكم الإيثار الذي هو سمة من سمات الأنصار كما وصفهم به رب العزة والجلال في محكم تنزيله في سورة الحشر آية الا والنَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ من قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ في صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمًا أُوتُوا وَيُؤثِرُونَ على أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بهم خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولُئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ).

٣-للأنصار عامة عناية خاصة بسورة البقرة،وقد ذكر ابن عاشور أن للأنصار عناية بسورة البقرة؛ لأنها أولى سورة نزلت بعد الهجرة، ولذلك بعد الهزيمة يوم حنين أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم عمه العباس – رضي الله عنه – أن يصرخ فيقول: يا أصحاب سورة البقرة، فنادى بذلك، فأقبل إليه الأنصار وقالوا: لبيك يا رسول الله، أبشر.

٤-ومن سمات الأنصار العامة وهي من سلبياتهم المعروفة: قل أن يجمعوا على أن يسودوا أحدهم،أنفة،وخشية أن يكون خيرا من البقية،أو أفضل منهم!وهي من الأسباب الظاهرة لشتاتهم،وضياع حقوقهم في كل البلاد،لمخالفة هذا الأمر لسنن الله في الكون..وهذه السمة مما يشترك فيه العرب عموما،في جاهليتهم،وبعد دخولهم في الإسلام—عدا فترة الخلافة الراشدة—إلا أن يظهر منهم سيد منهم،فيتغلب عليهم إما بقوته الجسمية،أو العلمية،أو المادية،أو بلسانه ،أو كرمه،أو حلمه،أو حكمته ورجاحة عقله...
 ٥-لم يدفع الأوس والخزرج الإتاوة لأحد في الجاهلية،ولم يدفعها الأنصار لأحد في الإسلام ،قبل سايكس بيكو،وعهد الدولة المدنية الحديثة.

٦- الانتساب إلى الأنصار لمن دخل فيهم لا يدخل في انتساب المرء إلى غير أبيه الذي ورد فيه الوعيد من حديث أبي ذر رضي الله عنه في صحيح البخاري.

ونصه:" ليسَ مِن رَجُلِ ادَّعَى لِغَيْرِ أبِيهِ وهو يَعْلَمُهُ – إِلَّا كَفَرَ، ومَنِ ادَّعَى قَوْمًا ليسَ له فيهم، فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ. في صحيح البخاري عن أبي ذر الغفاري رضي الله عنه. فالحادث السابق لا ينطبق على أتباع الأنصار وحلفائهم ومواليهم، ومن انتسب إليهم وعد نفسه منهم، حتى لو لم يكن من نسب الأوس والخزرج، فظاهر الحديث يؤيد ذلك، ولا يقتصر الأمر على الأتباع والأحلاف والموالى، بل كل من آووه وجعلوا حكمه حكمهم

فهو منهم، وهذا مما قد يصح أن يكون خاصية من خصائص الأنصار.

كما ورد في صحيح الإمام البخاري أيضا في كتاب المناقب" باب أتباع الأنصار"، ثم قال: حدثنا محمد بن بشار، حدثنا غندر، حدثنا شعبة، عن عمرو، سمعت أبا حمزة، عن زيد بن أرقم: قالت الأنصار يا رسول الله لكل نبي أتباع وإنا قد اتبعناك، فادع الله أن يجعل أتباعنا منا، فدعا به .. (١)

٧-آل نافع من جملة الأنصار الذين شرفهم الله ورسوله بالعديد من المزايا وخصهم بالمناقب المشرفة،وخلد ذكرهم ومناقبهم في قرآن يتلى، وسنة تحفظ ويعمل بها إلى يوم القيامة،وإنها لميزة عظيمة تتسابق إليها كل القبائل العربية وتتمناها لنفسها، ولكن هيهات فقد خص الله بها الأنصار ،فهل يعى أبناء الأنصار لوازمها وتبعاتها...؟

٨-المحافظة ،والالتزام ،وسمتهم التدين والإمامة ،والسيادة في الدين،مع الشجاعة وإتقان خوض المعارك الحربية وإعداد الجيوش دفاعا عن النفس،ودفعا للصائل حماية للحمى والمحارم والجار والحليف..!

- ٩-ظهور شعائر الإسلام في مجتمعات الأنصار حيثما كانوا .
  - ١٠ الحدة والأنفة، مع الحنوِّ، والعاطفة الجياشة .
    - ١١-العناية بحفظ القرآن.
- 1 ٢ العناية بالعلم والاشتغال بالتدريس، وتقدير واحترام كل من له صلة واهتمام بالعلم من طلبة العلم والعلماء ، ومن خدعهم لله انخدعوا له ..
  - ١٣ -أسلم الناس فطرة .
  - 14-يغلب على الأنصار طباع الحاضرة، رغم وجود بعض أسرهم في بيئات البادية والصحراء .
    - ١٥-أبعد الناس عن الظلم .
    - ١٦-تعظيم الحرمات والضروريات والكليات..
    - ١٧-الإيثار لغيرهم . ١٨-العدل والإنصاف لغيرهم .
      - ١٩-أعرف الناس بحقوق الجار والغريب والضعيف .

(١) انظر التفصيل في ص ٧٥ من البحث .

- ٢ الزهد في الحياة والاكتفاء بقوت اليوم، وعدم التوسع في الملذات والمساكن والمراكب..
  - ٢١- التواضع لغيرهم ونكران الذات . ٢٦-عزة النفس .
    - ٢٣- الصدق والأمانة والعفة، والبساطة والتلقائية والعفوبة والصراحة.
  - ٢٢-جرأة الجنان والشجاعة في الحق،وعدم المجاملة،أو التورية عما يريد..
    - ٢٥-استقلال العقل والفكر.
- ٢٦-سعة الحرية والتحرر من قيود بعض العادات التي لا أصل لها في الشرع.
  - ٢٧ استقلال الإرادة .
  - ٢٨-يندر منهم التواطؤ على منكر أو باطل، قلة أو كثرة..!
  - ٢٩ محاربة الأخلاق السيئة والرذائل المنافية للدين والمروءة .
- •٣٠ قلة بعض الظواهر السلبية المنافية للدين والأخلاق الكريمة والشيم الأصيلة كالسرقة والزنا وشرب المسكرات والتدخين والتشبه بغير المسلمين..
  - ٣١-وجود الحشمة في النساء وتحليهن بالأخلاق الفاضلة.
    - ٣٢-حدة الذكاء الاجتماعي.
    - ٣٣-الكرم والشهامة والمروءة وبذل المعروف.
  - ٣٤ العناية بالأوقاف ، والأعمال الخيرية كحفر الآبار ، وحلقات تحفيظ القرآن الكريم، وإقامة حلقات الدروس العلمية ، ومنائح الأنعام ، وأوقافها على الأيتام والفقراء.
- ٣٥-المحافظة على النسب مهما كلفهم من الأثرة والجحود، والمحافظة على الهوية العربية رغم كثرة التحديات والصوارف والتحريض المستمر ، البعضهم لوجود بعضهم في بيئات غير عربية..
  - ٣٦-تغلب على طباعهم الحدة والتلقائية والعفوية عند الغضب والاختلاف، وهو كثير بينهم ؛ ولكنهم إذا اتفقوا وهو النادر والقليل فلا يقف شيء أمامهم مهما عظم.
    - ٣٧-يكتمون محاسن ومكارم بعضهم، أحياء ،وقد ينشرون بعضها بعد الممات.
      - وههنا ملحوظات مهمة في نهاية هذا الفصل وهي:

١-أن كل ما يمكن أن يذكر في هذا الفصل؛ فإنما هو جار على الغالب الأعم والأصل الموروث ولا عبرة بما انحرف من الفطر وتغير من الأخلاق،ونؤكد في الوقت نفسه عظم المسئولية الملقاة على عواتق الأنصار وأجيالهم، ليكونوا أهلا لتلك المزايا والإيجابيات

،ولئن قصروا في حمل الأمانة وأداء الرسالة مع ما جبلوا عليه ورغم تاريخهم العريق والمشرف ورغم المناقب المخلدة لهم ولأجيالهم في الكتاب والسنة ؛ فغيرهم أحرى ألا يقوم بها،ومع ذلك فمن كل قاعدة استثناء، (وَمَن لَّمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ) سورة النور،٤٠٠ ،وذلك أيا كانت فصيلته التي تؤيه..!

Y- مسلمة بدهية وهي أن هذه السمات والصفات والمزايا، لا تعني بحال من الأحوال العصمة والخلو من الأخطاء والعيوب بكلا ببل يوجد فيهم من العيوب والأخطاء ما يوجد في غيرهم من البشر ، فليسوا استثناء بأية حال، وقد أسرفوا كثيرا في جلد الذات ومن تعداد عيوبهم وسلبياتهم، فناسب الإشارة إلى بعض جوانب الخير التي يتمتع بها غالبيتهم ولله الحمد -على سبيل التحدث بنعم الله ؛ ولكي تهتم أجيالهم بتوارثها وتناقلها بينهم وتوريثها جيلا بعد جيل، وليست بنافعة لفاسدهم، ومفسدهم، وضالهم، ومضلهم، ومنتكسهم... إلا أن يتوب توبة نصوحا ، أو يمنح حسن الخاتمة من رب العزة والجلال..!

٣-قد يتمثل محب بقول ابن الرومي:

لئن فخرت بآباءٍ ذوي حسب @ لقد صدقت ولكن بئس ما ولدوا

فأقول: نعم صدقت، ونحن نؤمن بأفضلية كل قرن سابق للاحق،كما أخبر الصادق المصدوق صلى الله عليه وآله وسلم ولكننا نحث أبناءنا وأجيالنا على التأسي بأجدادهم واتخاذهم قدوات، فنعرفهم بأخلاقهم وسماتهم ليحذوا حذوهم، ولا يتصور التأسي بمجهول كما نرجو أن يكونوا ممن صدق فيهم قوله تعالى: ( وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ فُرِيَّتُهُمْ بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَمَا أَلَتْنَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُّ امْرِئٍ بِمَا كَسَبَ رَهِينٌ ) سورة الطور ، ٢١.

٤- بعض هذه السمات مما يشترك فيه العرب عموما، في جاهليتهم، وبعد دخولهم في الإسلام، ومنها ما يختص بالأنصار دون بقية القبائل العربية.

# استقرار آل نافع في صحراء تمبكتو:

و مما لا يخفى على أحد أن موطن الأنصار الأصلي هو الجزيرة العربية والمدينة المنورة منها بالتحديد ، و قد شاء الله أن يخرج سلفهم من الجزيرة العربية جهاداً في سبيل الله و نشراً لدينه ، و إعلاء لكلمته منذ الفتح الإسلامي لإفريقيا والأندلس ،فقد استقروا في بلاد الأندلس ، حتى إن ابن سعيد شيخ مؤرخي الأندلس و المغرب (ت ٢٧٣هـ) قال عنهم : والعجب أنك تعدم هذا النسب بالمدينة المنورة ( موطن الأنصار الأصلي)،

وتجد منه بالأندلس في أكثر بلدانها ما يشذ عن العدد كثرة ، ولقد أخبرني من سأل عن هذا النسب (يعني الأنصار) بالمدينة ،فلم يجد منه إلا شيخا من الخزرج وعجوزا من الأوس .(٣) وقال المؤرخ الحجازي الشيخ عاتق البلادي : وبعد وفاة النبي صلي الله عليه وسلم ، وتسلط بني أمية في المدينة ، رأى الأنصار أن الناس قد قلبوا لهم ظهر المجن حتى هجاهم كفار العرب ومعاوية يسمع فتفرقوا في الأمصار وهاجر منهم كثيرون إلى إفريقيا ومنهم الآن أحياء عظيمة بالسودان. (١)

وكانوا كذلك إلى أن وقعت فتنة المسلمين هناك ، فخرج ، جدهم من مقره في غرناطة بعد سقوطها في أيدي الإفرنج الكاثوليك المتطرفين، في القرن التاسع الهجري ، ونزل مدينة فاس ثم توجه،أحد أحفاده،أبوبكر التواتي أو المظفر،أو حفيده نافع ،من مقر أسرته في مدينة فاس إلى صحراء الجزائر الغربية جهة آدرار وتوات،وعين صالح ،وبرج باجي مختار ،وأهقار ،ثم آيير ، ثم أروان ،ثم تمبكتو عاصمة الصحراء الكبرى،وكانت تابعة للعرش السعدي في ذلك الوقت،وقد سمع بتولي مبارك بن محمد الغرناطي منصب (باشا تمبكتو) مؤملا أن ينال الحظوة لديه بسبب الروابط التي كانت تربط آباءه ببني الأحمر مع جميع الغرناطيين ، إلا أن هذا الأمل سرعان ما تبخر حيث لم تدم باشوية مبارك الغرناطي سوى أربعة أشهر ما بين إبريل ١٧٠٧م إلى أغسطس من العام نفسه ، فوجه المظفر جد نافع نظره إلى الصحراء لمحاولة إرساء أسس راسخة له ولأولاده فيها، وهذا ما تم له فيما بعد وكان استقرار أحفاده في هذه الصحراء في بدايات القرن الثاني عشر الهجري ،وأول عمل قام به حفيده نافع، هو حفر بئر (إنتُلَكُ) وقد أخبرنا أحد كبار السن من ذريته عمل قام به حفيده نافع، هو حفر بئر (إنتُلَكُ) وقد أخبرنا أحد كبار السن من ذريته

(3) انظر الحلل السندسية في الأخبار والأثار الأندلسية لأرسلان (٢٩٥/١) .

<sup>(</sup>١) انظر : مادة الأنصار في معجم قبائل الحجاز ، والسودان قبل عام ١٩٦٠ يطلق على جمهورية مالي الحالية مع السنغال وانظر في ذلك وصف إفريقيا للحسن الوزان وغيره من الكتب التي تهتم بتاريخ إفريقيا ، ومع ذلك فإن وجود الأنصار في دولة السودان الحالية ثابت أيضا.

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

الموثوق بهم أن بئر (إنتلك) كانت عليه صخرة كتب عليها تاريخ الانتهاء منه هكذا:1120هجرية، ويترجح أن المظفر أو والده قد قام بعدة زيارات للصحراء التمبكتية ضمن القوافل التي كانت تتردد ما بين المغرب وتمبكتو في ذلك الوقت قبل أن ينتقل بأسرته من فاس إلى تلمسان ثم أدرار ثم إقليم أهقار ثم توغلوا في الصحراء في عهد الباشا مبارك الغرناطي عام ١٧٠٧م سبعة وسبعمائة وألف للميلاد وهو ما يوافق سنة ١١١٨ هـ ثمانية عشرة ومائة وألف للهجرة أي قبل حفر بئر إنتلك بسنتين ، وهو أول بئر حفره نافع للاستقرار في الصحراء التمبكتية المغربية حينها،أوقبله لأنهم كانوا يحفظون السنوات بالأحداث التي تمت فيها، وقد يجعلون أكثر من سنة ، سنة واحدة ، وهكذا.. والله أعلم (١).

وكانت قبائل الطوارق وبعض القبائل العربية تسكن هذه الصحراء قبلهم، وكان من دواعي انتقال هذه الأسرة من الأنصار إلى هذه الصحراء يعود إلى أمرين مهمين: الداعي السياسي والأمني، اختفاء من نصاري الإفرنج الكاثوليك الإرهابيين، الذين طاردوهم إلى أن دخلوا هذه الصحراء فتتبعوا آثارهم،والأمر الآخر هو يتعلق بتنفيذهم لإحدى وصايا الأجداد للهجرة والعزلة والتبتل والدعوة والتعليم.. وقد نصحهم من كان قبلهم من القبائل المستوطنة للمنطقة،والعارفين بحالهم إلى أن يتلقبوا بألقابهم حتى لا يميز هؤلاء النصاري الكاثوليك المتطرفين بين الأنصار المستهدفين، وبين سكان الصحراء وأهلها الأصليين. وقد استوطن جدّهم تلك الصحراء فأمِن فيها على دينه وعرضه وماله، فاتخذها موطنا لأسرته من آل نافع الأنصاري ، من بني الأحمر أو بني نصر من سلالة قيس بن سعد بن عبادة الأنصاري الخزرجي الأزدي القحطاني وقد حفروا الآبار في تلك الصحراء وساد الأمن والرخاء ونشروا العلم النافع حتى أسسوا سلطنة واتحادية كبيرة تضم الأنصار ،وحلفاء هم من الأشراف وغيرهم،وكان قادة هذه الاتحادية والسلطنة كلهم من الأنصار ،بدءا بالسلطان محمد بن نافع الأنصاري وانتهاء برئيسها الحالي الشيخ عبدالمجيد بن محمد أحمد بن الطاهر الأنصاري.

قصة دخول جد الأنصار من آل نافع إلى الصحراء الكبرى بعد سقوط الأندلس قادما من فاس بالمغرب وهو أبوبكر التواتي الأنصاري،أو أحد أحفاده رحمه الله. .

(١) انظر مخطوطة نسب آل إنفا ص٣، والحكم المغربي في السودان الغربي ص ٢٥٠، ونفح الطيب ج٤ص٥٢٩.

وهذه القصة رويتها عن الشيخ عبد الله بن الشيخ الحسن بن محمد المصطفى الأنصاري أثناء قدومه للعمرة عام ١٤١٨ه والتقائي به في منزل والدي -رحمه الله- بمكة المكرمة وأخبرني بأنه قد سمعها من فم الشيخ محمد علي بن الطاهر الأنصاري -رحمه الله- زعيم الصحراء سابقا، والشيخ عبد الله بن الحسن-رحمه الله- كان مقيما في الجزائر في مدينة تمراست حينه ويعمل في قنصلية جمهورية مالي بها.

قال: إن جدنا – هكذا من غير تعيين أهو نافع أم أبيه أم جده؟ لكن الذي يظهر من سياق الشيخ عبد الله أن المقصود هو نافع – خرج من فاس مع رجل من الأشراف إليه ينتسب إلى أشراف (تَنْهَلَتِينْ Tanhallaten ) المعروفين اليوم في صحراء أزواد. وكان قصدهما أن يجربا حظهما داخل الصحراء الكبرى في تعليم الناس والاعتزال والصيد ، وكان المكان الذي نزلا فيه من تلك الصحراء يخضع لإمارة أشهر زعماء الطوارق في ذلك الوقت وهم : كل تَكَمِّيطْ أو كل أكمِّيطْ

Kal takammet وتكمِّيطْ وسمهم ،وعرفوا بعد ذلك بقليل إلى يومنا هذا ب: إولمدَنْ Ewallamadan و سيأتي معناها و سبب التسمية.

وما إن استقر جدنا والشريف الذي معه في ذلك المكان إلا وعلم بهما بعض أتباع تلك الإمارة فأبلغوا سلطانهم بذلك على الفور ، وكان جدنا يملك فرسا ذا لون غريب وهو اللون الأزرق ويلبس كذلك ثوبا فضفاضا بنفس اللون وكان أيضا غريبا عندهم ، فأمر سلطان (إولمدن) فرقة من جماعته لإحضار الفرس والثوب! وكان مطاعا ومهابا بحيث لم يتعود على أن يجرؤ أحد على مخالفته أو عصيانه ، وذهبت الفرقة لتنفيذ ما أمرهم به السلطان ، وعند ما قدموا إلى حي جدنا كان هو الموجود في الحي حيث كان نظامه هو ورفيقه الشريف التناوب على الصيد وحراسة الحي ؛ فيوما لهذا ويوما للآخر ؛ فرحب الشيخ بالوفد وسألهم عن الغرض من قدومهم فأخبروه بأن السلطان يريد الفرس والثوب على أن يرسل ثوبا آخر بدل الثوب ، كما أن عليكم ترك المراعي في حدودنا ومرابعنا أو دفع الجزية ، ولم يكن الشيخ متعودا على مثل هذه الأوامر والنواهي؛ فرفض تنفيذ كل أو دفع الجزية ، ولم يكن الشيخ متعودا على مثل هذه الأوامر والنواهي؛ فرفض تنفيذ كل ذلك ، وعند ذلك هم رئيس الفرقة بضرب الشيخ بقوائم الفرس الذي كان على ظهره أي الرئيس – فانتبه الشيخ فانفلت من أمام الفرس ؛ ثم ضرب فارسه —الرئيس – على رقبته بعصا كانت بيده فصرع في مكانه ولم يستفق حتى صب عليه الماء ، وخرج لسانه من فمه ولم يستطع العودة أبدا ، فخافوا ورجعوا ،وكانوا حكماء عندما سألهم السلطان عن

سبب تخلفهم في تنفيذ ما أمرهم به ، فأجابوه بأن هؤلاء الناس لم نر مثلهم في بلادنا وتبدو عليهم سمات الخير ،وسوف يكون لهم مستقبل ولن تتأخر أو تتردد قبيلة من قبائل بلادنا في استقطابهم وضمهم إليها ؛ فما ننصحك به هو احتواؤهم إليك حتى لا تسبق إليهم فسر السلطان بهذه النصيحة ، فأرسل للشيخ عشرا من الجواري وعشرة من الصبيان هدايا خاصة له ، ثم عرض على الشيخ الإقامة في حدودهم والرعي فيها مع تلبية كل طلبات الشيخ ، فقبل الشيخ الهدايا والعرض على أن له شروطا بعد عام من الآن .

أما الشريف الذي كان مع جدنا عندما رجع من الصيد أخبره جدنا بما حصل بينه وبين القوم فغضب ، ورد عليه بقوله : إن فعلك هذا خطير ويخالف ما اتفقنا عليه من التبتل والاعتزال وعدم الخوض في أمور سياسية أو حربية تخالف الاشتغال بالعلم وتعليمه للناس وعزلتهم ، وعندما رجع الوفد للمرة الثانية وأحضر الهدايا وقبلها جدنا غضب الشريف فاستأذن جدنا في مفارقته وأن يهاجر إلى أروان معللا ذلك بما صار عليه جدنا من البدء في الخوض في أمور مخالفة لما اتفقا عليه وبالفعل تركه إلى أروان واستقر بها ثم إن جدنا أرسل له سلطان (إولمدن) مجموعة من أبنائهم لغرض أن يدرسهم جدنا ويعلمهم القراءة والكتابة ، وبقوا عند الشيخ عاما كاملا يحاول تعليمهم ؛ لكنه عجز لعجمتهم وفساد ألسنتهم ، فأرسل إليه السلطان طالبا إعادة الطلاب إن كانوا قد تعلموا ، فود عليه الشيخ بأن أولادك هؤلاء لا يتعلمون ومعناه بلغة السلطان (وي وَرْلَمَدَنْ) فذهبت للكلمة في الصحراء واشتهرت وتطورت مع مرور الأيام إلى أن صارت (إولمدن) اسما لهؤلاء من (كل تكمِيطُ) ومن هنا جاءت التسمية .

# انضمام بعض القبائل التابعة لسلطنة إولمدن إلى حلف الأنصار والأشراف:

كان سلطان إولمدن يأخذ الجزية من كل سكان المنطقة التابعة له قبل استقرار جدنا بالصحراء، وعندما جاور جدنا بعض هذه القبائل التابعة لسلطنة إولمدن أعجبهم تقواه وصلاحه وعدله فشكوا إليه حالهم مع سلطان إولمدن ودفعهم للجزية له ، وإذلاله لهم فاشترط عليهم الشيخ نافع، لحل هذه القضية لهم ،وإعفائهم من دفع الجزية لإولمدن، أن يسموا أنعامهم بوسمه وهو ما يشبه حرف الإن اللاتيني معكوسا N وهو رمز للثعبان ويسميه الطوارق :تاشالت بمعنى الثعبان أيضا ، كما اشترط عليهم أن يكونوا معه في

العسر واليسر يجاورونه ويخدمونه ويحاربون معه إن لزم الأمر فقبلوا ذلك ، فبدأ في حفر الآبار في المنطقة ووسمها بوسمه وكل بئر يفرغ من حفره يسميه باسم الجماعة التابعة له في منطقة البئر المحفور ، ثم إن الشيخ أبلغ سلطان إولمدن بشرطه الذي حدثه بأنه سيشترطه عليه بعد مرور سنة كاملة وهو ألا يتعرض لأي شيء تم وسمه بالوسم التابع له وهذا الوسم اتخذه الشريف الذي انتقل إلى أروان وسما له أيضا – وبهذا تم استقرار الشيخ نافع أو إنفا في هذه المنطقة وهذه هي قصة القبائل الكثيرة التي تتبع ذريته من الأنصار في هذه المنطقة من كل أغزاف وكل إنوكندر وكل إنغوزمي وكل الحرما وإمقشرن وبني أمغيان...الخ ،وقد استمرت هذه العلاقة حتى وقتنا الحاضر ثم بدأت تتفكك بعد الجفاف والشتات في الأمصار بعد عام ١٩٧٠م واستقلت كل قبيلة بأمرها ،وقد حفظ إولمدن عهدهم للأنصار في تلك الصحراء حتى يروى أنهم كانوا مع الأنصار أو محايدين في حروبهم الشهيرة ضد قبيلة كنتة العربية من بقايا بني أمية في هذه المنطقة .

والمشهور في ذلك خبر أحد سلاطينهم المتواتر وهو (وَانْ جَكَّادْ Wan jakkad) عندما أرسل إلى رئيس جماعة منهم في الشمال سمع أنه قد انحاز إلى كنتة فنصحه بضرورة لزوم الحياد بين الأنصار وكنته وإذا أبى إلا الانحياز فسوف تكون الحرب بينهما في طرف وبين الأنصار وكنته في طرف آخر وله أن يختار بعد ذلك أي الحلين أفضل بالنسبة له فاختار الحياد .

ومما يؤيد دخول الكثير من القبائل تحت لواء الأنصار من آل نافع (إنفا)، شهادة قاضي تمبكتو وعلامتها الشيخ العلامة محمد محمود الأرواني حيث قال عنهم:

(يقول الشيخ محمَّد محمود الأرواني في كتابه تاريخ الصحراء السَّودان وبلد تمبكتو وشنقيط وأروان في جميع البلدان ص (٣٠٣- ٣٠٤): (... وأما الأنصار هنا فهم في الْقديم كَلُ إنْتَصَرُ فنسبهم مشهور ثابت بالنسخ،... فهم ولد الْمختار الْملقب إنْفَ ... فالْمختارهذا لما أتى لأروان قبل مجيء الشيخ سيدي أحمد بن أدَّى تأهل بفاطمة الفردوس المقشريَّة وولدت منه محمد بن إنْفَ وهو جد كَلْنتَصَرُ الْباقين الْيوم،... وهم أهل علم وصلاح وديانة وولاية من قديم الزمان إلى الْيوم والْحمد لله ولكن حمل أكثرهم السلاح وصاروا من أهل السلاح يردون على أنفسهم ومن أولى بالسلاح من الأنصار الذين نصروا النبي – صلَّى الله عليه وسلَّم – بأنفسهم وأموالهم وحملوا السلاح وقاتلوا النبي – صلَّى الله عليه وسلَّم – بأنفسهم وأموالهم وحملوا السلاح وقاتلوا

دونه رضي الله عنهم آمين... وكانوا قبيلة واحدة أميرهم واحد وتحتهم كثير من المعجم في ولايتهم أصحابهم يأخذون منهم المغفر إلى دخول الفرنسيين... وملكوا الأرض أعني التي تليهم، وأزواد كذلك فصاروا أهل سيطرة وملك ...) في شهادته عدة دلالات لمن تأمل.. ويتعزز رأي هذا العلامة المنصف، برسالة وجهها العالم العلامة الشيخ حام بن محمد الأمين الجلادي وهو من علماء القرن الثاني عشر الهجري ، وقد طبقت شهرته آفاق الصحراء الكبرى؛ ولهذا العالم الفضل في ترجمة القرآن الكريم باللسان الطارقي وأخذعنه هذه الترجمة كثير من العلماء في وقته إلى زعيم (إولمدن) السلطان كاوا بن السلطان أما بن السلطان أق الشيخ بن السلطان كاردنا بن أشود الطارقي الإموشاغي، ونص الرسالة بعد النصيحة والموعظة هو: (اعلم أن الناس جميعا من (دنك)(۱) إلى (ولاتة)(۲) عيالك، واعلم أن الرسول صلى الله عليه وسلم وصبي بالأنصار وقال: الله الله في الأنصار واعلم أن الرسول صلى الله عليه وسلم وصبي بالأنصار وقال: الله الله في الأنصار عبيدك ورعاتك، وأما الأنصار فهم أنصارك، ولولاهم ما لبست سروالا لأنهم أهل البلد عبيدك ورعاتك، وأما الأنصار فهم أنصارك، ولولاهم ما لبست سروالا لأنهم أهل البلد قديما وحديثا حقا صرفا والسلام)(^).

كما يروي لنا الشيخ الشاعر الكبير أحمد بن عبد الله الأنصاري قصة أخرى مماثلة عن شيخه العلامة القاضي محمد المختار بن حود الأنصاري وكلاهما سأورد ترجمته لاحقا إن شاء الله.

<sup>(</sup>١) كلمة (دنك) يطلقها طوارق مالي على منطقة (تين تبراضين) وتقع شرق شمال جمهورية النيجر.

<sup>(</sup>٢) ولاتة مدينة تاريخية وهي تقع على بعد ١٢٠٠ كلم شرق نواكشوط.

<sup>(</sup> ٣) البرابيش من القبائل الحسانية ، وكانوا ضمن الهجرة الهلالية إلى الشمال الأفريقي كما صرح بعض العلماء وتواجدهم في منطقة تمبكتو من قديم.

<sup>(</sup> ٤ ) يقصد ب: تمبكتو المعلمة التاريخية والثقافية والحضارية المشهورة، جوهرة الصحراء، مدينة تمبكتو العريقة، عاصمة العلم والعلماء.

<sup>(°)</sup> الأنصار أطلقها هكذا للعهد الذهني ،وهم آل نافع،ومعلوم أن الإنتساب إلى الأنصار تشترك فيه عدة قبائل من آل نافع وأهل السوق وغيرها في مدينة تمبكتو وضواحيها

<sup>(</sup>٦) كنتة من القبائل العربية التي استوطنت منطقة تنبكتو من قديم، والمشهور عندنا أنهم من بني أمية.

<sup>(</sup> Y ) إيجلاد هم حلف قبلي من القبائل المعروفة بالعلم في صحراء العرب والطوارق ومنهم الأنصار ومن آل نافع.

<sup>( ^ )</sup> انظر الجوهر الثمين الفصل السابع من الباب الأول ص/ ٧٢ من المخطوطة.

يقول الشيخ أحمد: إنه في يوم ٢٢/٥/٢١ه ، وأثناء ترددي على شيخنا محمد المختار بن حود الأنصاري لدراسة ألفية المعاني للسيوطي حيث كان رحمه الله بجوارنا في تلك الأيام شمال غربي (تِنْ أَلدًا): أفضى إلي الشيخ رحمه الله بأمر كان بالنسبة لي مفاجأة لا تخطر على البال وهو أن الأمر الشائع عند جماعتنا من قدوم جدنا من المدينة المنورة مارا بمصر ثم دخل الصحراء المغاربية من جهة مصر مباشرة ويسمون جدهم هذا في لغة (كل تماشق) الطوارق (آبا وان مصر) أي الأب المصري :غير دقيق وقد أشيع في زمن معين لأسباب أمنية وسياسية قد زالت الآن ولهذا أصرح بالحقيقة الآن وهي أن جدنا الذي يطلق عليه الأب المصري غير جدنا الذي قدم إلى الصحراء فالأب المصري هو الحاج عبد الله (بلاّ) بن قطب بن محمد بن نافع (إنفا) وقد حج البيت الحرام تاركا أبناءه في الصحراء المغاربية الكبرى وبعد الحج رجع واستقر مؤقتا بمصر وتزوج فيها حتى وافته منيته بمصر فدفن فيها ولا ريب أن له ذرية أخرى من الزوجة المصرية وإن كنا لا نعرف عنها شيئا. (١)

أما جدنا الكبير الذي ينتسب إليه جميع الأنصار في هذه البلاد – يعني الصحراء الكبرى – فهو نافع (إنْفَا) الأنصاري جد الحاج عبد الله (بلة) ، و الصحيح أن مقدمه كان منطلقه من مدينة فاس بالمغرب ، ويرجع نسبه إلى آخر ملوك بني نصر وهذا ما لا يعرفه إلا خاصة الخاصة بسبب حرصهم على إخفاء ذلك لأسباب من أهمها:

- إخفاء نسب الأسرة إلى بني نصر لإبعاد أي صلة أو تعلق بالملك والدولة لأسباب أمنية بحتة لاستمرار البحث عن الأسر التي كانت لها علاقة بالإمارة في الأندلس من قبل النصارى الذين احتلوا الأندلس بعد سقوطها لاستئصالها ، ومن بعض الحكام المسلمين الذين يخشون المنافسة..، و لهذا لجأوا لإبراز الجانب الروحي والديني في حياة الآباء والأجداد وما يستلزمه من ورع وزهد وعزلة بل وتصوف أحيانا... للسيطرة على المكانة الدينية في المجتمع الصحراوي .
- إظهار الاندماج في الطوارق وهم سكان المناطق الرعوية الخصبة ، والاتكاء
   على أواصر الخئولة والمصاهرة معهم لكسب ودّهم وولائهم والتقوّي بهم.

(١) وقيل لم يتزوج ولم يعقب في مصر، بل بقي هناك إلى أن توفي ودفن فيها، وانظر أيضا ص ٢٨-٢٩ من هذا الكتاب

٣-عدم قيام القلة المؤهلة بوضع الأمور في نصابها فيما بعد بسبب التواكل وقلة
 الاهتمام...

هذا وقد وعدني رحمه الله أن يملي علي رسالة بها معلومات وافية يثبت فيها نسب آل نافع (إنفا) إلى أبي عبد الله الصغير آخر ملوك بني نصر ، وكيف وصل أبناؤه إلى فاس في المغرب ، وكيف انتقلوا إلى صحراء تمبكتو واستقروا فيها ، إلا أنني – لسوء الحظ – لم أتمكن من ذلك لانشغاله رحمه الله بأمور الحياة الصعبة في تلك الصحراء ، وكذلك لسفري وعودتي للمملكة .. وأعترف أن ذلك كان تقصيرا مني لعدم إدراكي حينئذ لأهمية الأمر وإعطائه ما يستحقه من عناية ومتابعة ولو أدى إلى تعطيل الكثير من المصالح ، وذلك بسبب صغر سني إذ كان عمري سبعة عشر ربيعا ... وحيث أن البكاء على فائت لا يجدي شيئا فقد آليت على نفسي أن أسير على الطريق الذي رسمه لي شيخنا ووضع أقدامي عليه حتى أصل إلى الحقيقة مهما اعترض دونها من عقبات ومثبطات ، والحمد لله على ما تم تحقيقه حتى الآن ، ونحن بعون الله ثم بمساعدة المخلصين سائرون في هذا السبيل ... والله الهادي .

انتهت رواية الشيخ أحمد الشفوية بنصها أو قريبا منه.

وفي هذا الصدد وقفت على دراسة معدة بإيعاز من رئاسة جمهورية مالي بعثة الشئون المركزية والإصلاحات المؤسسية بالتعاون مع منظمة العون الأمريكية بعنوان: مشاكل الدمج بين السلطات والمؤسسات التقليدية في إطار الديمقراطية الجديدة في مالي ، وكان فريق عمل الدراسة مكون من: محامان سانوغو وإسمائيلا توري ، وقد وردت قبيلة الأنصار (كل إنتصر) ضمن هذه الدراسة باعتبارهم ضمن المؤسسات التقليدية في المنطقة ومما جاء فيها: (.. وكانت الأحاديث المروية قد نسبت أصل قبيلة كل إنتصر إلى اليمن... ومنذ فترة الجهاد لتحرير مكة المكرمة كان أسلاف هذه القبيلة قد انضموا للقتال إلى جانب الرسول صلى الله عليه وسلم ورافقوه حتى هجرته من مكة إلى المدينة المنورة ومن هنا جاءت تسميتهم بالأنصار (أي أنصار النبي صلى الله عليه مسلم) ... وفي أعقاب الحروب الصليبية كان أحد أسلاف الأنصار قد ارتحل من الجزيرة العربية في اتجاه المغرب ، ثم إلى الأندلس بأسبانيا ،ومن الغرب عاد ... وتواصل خط السير في اتجاه المغرب ، ثم إلى الأندلس بأسبانيا ،ومن الغرب عاد ... وتواصل خط السير في اتجاه المؤرثر ليصلوا بالتحديد إلى قرية عين صالح .. وتزوج جدهم بامرأة من

الطوارق، ومنذ ذلك التاريخ الذي يعود إلى القرن السادس عشر بدأ تحول الأنصار إلى البربرية، حيث كانوا من أصل عربي ولا يتحدثون سوى اللغة العربية ...) .

انتهى ما نقلته من هذه الدراسة بنصها العربي ؛حيث عثرنا عليها مكتوبة باللغة الفرنسية وقمنا بترجمتها إلى اللغة العربية من أحد مكاتب الترجمة المعتمدة في الرياض، ويلحظ الناظر فيما كتبه الباحثان ضعف ثقافتهما الإسلامية وعدم دقة بعض المعلومات الواردة، ولأن هذا في حد ذاته لا يعنينا بقدر ما تعنينا الإشارة إلى هذا التسلسل الصحيح منذ الخروج من المدينة المنورة إلى المغرب ضمن الفتوحات الإسلامية ثم إلى الأندلس ثم العودة منها بعد سقوطها إلى المغرب ثم التوغل داخل الصحراء الكبرى ثم الاستقرار بزواج امرأة طارقية ...

لتتحد هذه الروايات الثلاث على هذا الأمر وتتعاضد في تأكيده مع أن الرواية الأخيرة كتبت من باحثين من غير أبناء القبيلة وممن يفترض منهم النقمة عليها للخلاف الشهير بين السكان البيضان والسودان في مالي بعد الاستقلال عن فرنسا مباشرة! -وهو من عوامل التفرقة في مالي! - والدخول معهم كطرف منازع بحكم اللون فقط!! في الأحداث التي شهدتها مالي بعد سقوط الرئيس موسى تراوري بين الجنس الأسود في مالي وبالتحديد قبيلة السونغاي بمباركة وتحربض حكومة مالي برئاسة السونغاي توماني توري وبين الجنس الأبيض (العرب والطوارق) في صحراء أزواد تطور إلى المواجهة الدامية حتى تم الصلح بين الطرفين فيما عرف باتفاقية تمراست بالجزائر عام ١٩٩٤م، وترجع أهمية الرواية الأخيرة إلى صدورها ممن يفترض كونه عدوا والحق كما يقال: ما شهدت به الأعداء.

يتطابق ما جاء ضمن الروايات السابقة مع ما جاء في كتاب الباحث في الإدارة الفرنسية:بول مارتي في كتابه بعنوان: من عرب مالي: الأنصار (كل إنتصر)، وقد سبقت الإشارة إليه وما احتواه من معلومات قيمة في ص ٢٧-٢٨ من هذا البحث. ومن أحسن ما يمثل واقع الأنصار بعد خروجهم من الجزيرة العربية قول شاعرهم الأستاذ أحمد بن عبد الله الأنصاري من قصيدة له:

> فذل الصليب للمنارة واضمحل تحدثنا آثارها وبماحصل على ما بنى أجدادنا وبنى الأول

وقد عبروا نحو الصليب مضيقه وقد حملوامع الكتاب حضارة وفي ساحة الحمراء أصدق شاهد

ترحل جدِي نحو (تمبكت) وانتقل مع الغيث في إرعائه أينما نزل

وإذغربت شمس العروبة واختفت وعاش بتلك البيد عيش جدوده

ومع ذلك فإن عودة الأفراد إلى الجزيرة العربية حيث الحرمين الشريفين مهوى أفئدة المسلمين وموطن الرعيل الأول من الأنصار لم تنقطع منذ ذلك الحين وحتى الآن . وقد لقي من وصل إلى المملكة العربية السعودية كل ترحيب لدى إخوانهم واستطاع الاندماج معهم بسهولة ووجدوا عند قادتها كل عون حيث حصل بعضهم على الجنسية العربية السعودية ، وحصل البقية على الإقامات النظامية وفتح لهم المجال في التعليم والعمل حتى صار منهم من تخرج من الجامعات السعودية ومن على وشك التخرج الآن ومن هو في مختلف مراحل التعليم (۱)، وكذلك منهم أئمة المساجد وخطباؤها ، ومعلمو القرآن وسائر العلوم فجزى الله قادة هذه البلاد كل خير ووفقهم دائما لما فيه الخير والسداد ولقي من رجع منهم إلى الجزائر وليبيا والمملكة المغربية نفس الترحيب بل عوملوا كمواطنين راجعين إلى أوطانهم فلم ينقصهم شيء ولله الحمد ولقادة وملوك هذه الدول الشكر والدعاء بأن يجزل الله لهم الأجر والثواب على حفظهم لوصية الرسول صلى الله عليه وسلم وحق الرحم في الأنصار . والأنصار في هذه الصحراء عموما يعدّون المرجع عليه وسلم وحق الرحم في الأنصار . والأنصار في هذه الصحراء بـ (كل إنصر) أو (كل الديني في الفتوى والتدريس والقضاء، ويعرفون في تلك الصحراء بـ (كل إنصر) أو (كل إنتصر) والأول نسبة إلى نصر جدّ بني الأحمر حكام غرناطة والثاني إلى المنتصر وهو لقب أغلبهم ، وإلى هذا أشار الشاعر بقوله :

وسل إذا شئت في أرجاء أندلس فإن عالمهم لا شك يعرفنا تبكي مجالس علم كان يحضرها تبكي ليالي فن كان يعمرها تبكي روائع نقش كان أبدعها تبكى شواطىء أنهار جربن بها

عن آل نصر وملك كان ميمونا وإن غرناطة لا شك تبكينا من آل نصر نجوم الدهر تحسينا بالشعر والنثر أفذاذ المجيدينا فخر الحضارة إتقانا وتزيينا تبكى بساتينها تبكى الرباحينا

<sup>(</sup>١) هذا ماكان عليه الحال عند إعداد هذا البحث ١٤١٢ه أما الآن٣١٤ه هو المتاح هو التعليم العام فقط دون الجامعي ، ثم فتح المجال مرة أخرى منذ عام ١٤٢٧ه إلى تاريخ إعداد هذه الطبعة ١٤٣١ه ه فجزاهم الله خيرا، وانتهت كافة تلك التسهيلات منذ ٢٠١٨م، وبدأوا في العودة إلى مالي ودول المغرب العربي، لعجزهم ماديا عن البقاء في السعودية، ولم يبق منهم سوى ، فئة لديها القدرة على البقاء نظاميا، وفئة مخالفة، ومجبرة على البقاء العدم قدرتهم على تجديد إقاماتهم، والخروج النهائي قبل تسديد المستحقات الحكومية المتراكمة عليهم، وما يترتب على ذلك من إيقاف كافة الخدمات الحكومية والمعاملات المالية والرسمية، وفصل أبنائهم من المدارس... إلخ

فإن حمراءنا في الغرب تطرينا

فإن تناسى بنو الإسلام دولتنا

وسل بتمبكتومن لاقيت أين ثوى وأين صار بنو نصر وقد نزحوا فإن لقيت بني نصر لقيت بهم لقيت سعدا وقيسا وابن خيثمة

مجد تليد وأين المستنيرونا؟ من أرض أندلس حتى تلاقينا؟ أصل العروبة والإسلام مضمونا وجابرا ومعاذا وسط نادينا

فإن تناسى بنو الإسلام سيرتنا وعد إلى أمنا أرض الجزيرة عد سل المربين وسط الجامعات هنا

فأرض تمبكتو لا تنسى مغانينا إلى الرياض وسل عنا الموالينا عن فتية من بني نصر مجدينا

\* \* \* \* \*

وتعني كلمة (كل إنْصَرْ أو كَلْ إنْتَصَرْ) بلغة الطوارق (تماشق): آل الأنصار أو أهل الأنصار () وهم ثاني أكبر العثائر العربية بعد كنتة والبرابيش (بنو حسان) ومن أهم المراجع التي أوردت طرفا من أخبارهم:

1- من عرب مالي كل إنتصر (الأنصار) تأليف بول مارتي ، وهو مطبوع بالفرنسية ولا زالت ترجمته مخطوطة باللغة العربية ،ولم يترجم بشكل علمي حتى الآن غير أن الشيخ أحمدبن عبد الله الأنصاري قام بترجمته إلى العربية من أحد مكاتب الترجمة المعتمدة بالرياض مع وضعه للتعليقات المهمة والهوامش اللازمة بحكم درايته واطلاعه على تاريخ المرحلة التي يتحدث عنها بول مارتي وأهداني نسخة من طبعته الفرنسية وترجمتها العربية المذكورة.

٢- التوارق عرب الصحراء الكبرى للدكتور محمد سعيد القشاط.

٣- من عرب مالي والنيجر: كنتة الشرقيون تأليف بول مارتي. ترجمة محمد محمود ولد ودادي.

<sup>(1)</sup> انظر جريدة الشرق الأوسط العدد (٩١٢) في ٥ / ٩/ ١٤١٥ هـ بعنوان : الأنصار عرب غرب إفريقيا ، ومثل ذلك كلمة ( أَشْتِرِيفَنْ ) التي تعني في لغة الطوارق : الأشراف .

- ٤- من عرب مالي : البرابيش ( بنو حسان ) لبول مارتي ترجمة محمد محمود ولد ودادي .
- ٥- كتاب الجوهر الثمين في أخبار صحراء الملثمين ومن يجاورهم من السودان للشيخ محمد العتيق بن الشيخ سعد الدين السوقي .(لازال مخطوطا ولم يطبع)

٦- الصحف والمجلات العربية الصادرة مابين ١٩٩٠ - ١٩٩٥ م وبالذات:

مجلة الوسط ، مجلة المجلة ، صحيفة الشرق الأوسط والحياة والمسلمون .وأشير هنا إلى أن الفترة التي تلت سقوط مملكة بني الأحمر في غرناطة وهجرة القبائل العربية إلى المغرب الأقصى والأدنى وحلول الأنصار بمدينة فاس المغربية، وتونس والجزائر وليبيا وموريتانيا وما تلا ذلك من انتقال بعضهم إلى صحراء تمبكتو والانشغال بالدعوة وحفر الآبار ونشر العلم وسائر ظروف الحياة الصحراوية القاسية ...

كل ذلك جعل تدوين التاريخ على هامش الأولويات وكانت ولا تزال قبيلة الأنصار تحفظ تاريخها وتتوارثه عن الآباء والأجداد عن طريق التواتر والسماع ورغم فترة الركود هذه توجد مخطوطات لتاريخ قبيلة الأنصار وكثير منها أخذها الفرنسيون خلال الإستعمار ونقلوها إلى متاحفهم ومكتباتهم بالإضافة إلى مخطوطات أخرى لا زالت في مركز الإمام أحمد بابا للكتب والبحوث في تمبكتو وبعضها مازال محفوظا لدى القبيلة حتى الآن.

ويؤكد ذلك رويتان شفويتان لعالمين أحدهما سعودي والآخر أردني وقفت عليها، ونقلت منها ما له علاقة بموضع الشاهد وهي على النحو التالي:

قال الشيخ العالم صالح بن عبد الله بن حمد العصيمي في أحد دروسه المسجلة صوتيا بالمسجد النبوي الشريف:

وذكر لي شيخنا الشيخ حماد الأنصاري رحمه الله أن سنن سعيد بن منصور كانت موجودة في نجد في أحد مكتبات العلماء وسماه لي واليوم لا وجود لها في البلاد النجدية ووجدت قطعة منه في أحد الخزائن النجدية هي التي نشرت من سنن سعيد بن منصور والشيخ يذكر قبل خمسين سنة أنه رآه كاملا في مكتبة أحد العلماء وذكر لي أيضا أن كتاب معجم الطبراني كان موجودا في بلادهم كاملا واشترى تلك النسخة رجل من إيطاليا نقلها إليها وليس هذا بمستغرب لأن بلادهم وهي بلاد مالي هي سكن الأندلسيين الذين فروا فإن الأندلسيين الذين فروا أوغلوا في الدخول في أفريقيا حتى سكنوا ما يسمى

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

بالصحراء العربية الكبرى ولذلك يوجد في هذه المنطقة من المخطوطات مالم ينتبه الناس إليه إلى اليوم فتلك المنطقة هي من أغنى مناطق العالم لأن الأسر العلمية الأنداسية توارثت هذه الكتب وهي باقية فيها وهناك أحد المراكز الموجود في تمبكتو اسمه مركز أحمد بابا وهو في وسط الصحراء فيه عشرين ألف مخطوطة ،ورجح بعض المستشرقين الذين يعمرون تلك البلاد للأسف ولا يكاد يصل إليهم عربي أن في منطقة بلاد تمبكتو وما حولها وهي الصحراء العربية من جهة أزواد وتوات وغيرها أكثر من مليون مخطوطة من التراث العربي لأن الخزائن الأنداسية انتقلت إليها وقد كانت هذه البلد بلد علم وتجارة لمدة خمسة قرون وكانت فيها سلطنة عظيمة.

136

انتهى نص كلامه المسجل صوتيا

تتويه: ورد في النص أعلاه بعض الأخطاء أوردتها كما نطقها الشيخ ومعلوم أن الكلام الشفوي المرتجل يقع فيه مثل ذلك، بخلاف النص المحرر كتابيا فجزى الله الشيخ خيرا على ما بين وأفاد.

وورد في محاضرة مسجلة صوتا وصورة ضمن جواب مطول لفضيلة الشيخ مشهور بن حسن آل سليمان عن حرق جماعة إرهابية متطرفة للمخطوطات في الموصل ما نصه: لا أظن أن المخطوطات تحرق وإنما المخطوطات تنهب ثم يحرق مكانها وبجري على قلبي من البلاد التي فيها جودة المخطوطات ،ومن البلاد المتبقية المغلقة التي عايشنا في الاتصال تحصيل بعض ما فيها من الانفراجات ليبيا ومن أنفس مكتبات ليبيا مكتبة قاربونس ببنغازي ويجري على قلبى أن يقال بعد قليل في الفوضى الموجودة اليوم في بنغازي أن مكتبات بنغازي مكتبة بنغازي مخطوطات بنغازي أحرقت مسلسل يدور ويتكرر تنهب المخطوطات وتنقل إلى ديار الغرب ولا أستبعد أن يكون مآلها يهود ٢٥ سنة مفهرسون في المكتبة العبرية يفهرسون المخطوطات التي فيها وكشفوا من قريب أن المصاحف الخاصة بخلفاء بني عباس التي كانت مستقرها بغداد أصبحت عندهم في أورشليم وقالوا في الاحتلال الأمريكي للعراق قالوا أحرقت المخطوطات

مالي قالوا أحرقت المخطوطات فيها ومالي من أغنى دول أفريقيا في المخطوطات وأكثر مخطوطاتها نفاسة لأنه ثبت أن جمعا ممن خرجوا من الأنداس في العصور الأولى لما نصروا أهلها ذهبوا لمالى وخرجوا ومعهم مخطوطات نفيسة مغربية ثم سلبت المخطوطات عنوة من مالى وفى الإذاعات والفضائيات وضعت فى صناديق وأرسلت إلى فرنسا

تستطيع أن تعرف الصراع السياسي والغلبة السياسية من خلال طرق خفية ومن بينها انتقال المخطوطات وهذا من أعاجيب الأمور ...انتهى ما نقلته من تلك المحاضرة وفرغته كتابة بنصه الشفوي بما فيها تكرار وأخطاء والشاهد في كلا التصريحين للعالمين العصيمي ومشهور:

إثبات حقيقة هروب بعض الأندلسيين بعد سقوطها ووصولهم إلى الصحراء الجزائرية و مالي إبان فترة محاكم التفتيش وإثبات الكم الكبير الذي كان معهم من المخطوطات وما تعرضت له تلك المخطوطات من نهب وسرقة ونقلها إلى فرنسا وقد شمل هذا النهب وتلك السرقة والنقل إلى الغرب كافة المخطوطات القديمة والحديثة بما فيها مدونات ومخطوطات الآباء والأجداد التي أكدت الروايات الشفوية وشهود عيان من أسرتنا أنها كانت ضمن التراث المتوارث وأن كثيرا منها تم بيعه للمستشرقين ودعاة الإرساليات التبشيرية وبعضها تم إيداعه بحسن نوايا إلى مكتبات تمبكتو خاصة مكتبة أحمد بابا وبعضها تعرض للنهب والسرقة كغيره...!!

## خلاصة القول في زمن دخول آل نافع الأنصار للصحراء الكبرى

يتداول قلة من كتاب آل نافع رأيا ركيكا،غير متماسك، أقرب إلى الأسطورة من صنع الخيال، يرى أن دخولهم للصحراء كان في القرن الخامس الهجري! إما جهلا بالحقيقة وإما تسييسا لتاريخ آل نافع بغرض تذويبهم في الأمم المجاورة وإثبات أقدميتهم وأحقيتهم في المنطقة! والصواب،هو ما بينته في أكثر من موقع من هذا البحث،وهو أن انتقال آل نافع للصحراء ،كان بعد سقوط غرناطة وبعد استقرار الآباء والأجداد في مدينة فلس فترة من الزمن،ثم انتقلوا منها إلى جنوب الجزائر في منطقة توات بإقليم آدرار، ثم منها إلى أولف، وبرج باجي مختار ،وعين صالح ،وأهقار ، ثم إلى آيير ، ثم إلى أروان، ثم الى تمبكتو ، ومن قرأ كتاب : تاريخ السودان للسعدي يتيقن ويطمئن إلى أن هذه الأسرة لم تكن موجودة في صحراء تمبكتو قبل بدايات القرن الثاني عشر الهجري ؛ ذلك أن الكتاب عبارة عن رصد دقيق بشكل استقصى وأحصى كل من كان موجودا أو دخل منطقة تنبكتو وقاوو وجني وأروان وأدرار وماسنة من السكان السودان والتوراق و المغاربة أو العرب بشكل عام ،وذكر الأحوال السياسية والاقتصادية والتعليمية والعلمية والمدارس والجوامع والمنازل والمواليد والزوار والمسافرين والوفيات والتواريخ والأمراء والقضاة والعاماء وطلبة العلم والحروب والجنود وأحوال البلاد بشكل عام ومن توالي على حكمها والعلماء وطلبة العلم والحروب والجنود وأحوال البلاد بشكل عام ومن توالى على حكمها والعلماء وطلبة العلم والحروب والجنود وأحوال البلاد بشكل عام ومن توالى على حكمها

ومن مر على أرضها... ومع ذلك لم يأت على أية إشارة إلى أي فرد منهم ،ومن قرأ الكتاب يعلم أنه يستحيل أن يكون السعدي فات عليه الإشارة إلى من هو في مثل مكانتهم أو أقل منها وكتب إلى ١٠٦٥ه.

ويضاف إلى ذلك أن أقدم النصوص المدونة عنهم أو منهم سواء الفقهية أو الشعرية أوالأدبية أوالتاريخية عمرها لا يتجاوز خمسين ومائة سنة! فأين إنتاجهم أو ما دون عنهم في القرون المزعومة من السادس إلى بدايات الثاني عشر الهجري ...!! سوى ما جاء في خبر الرحلة التي تم تدوينها وتحريرها أيضا متأخرا لعدم استنادها لتسلسل من نقلت عنهم قبل على النجيب وأحمد المجتهد!!..

ومن الإشارات المفيدة في هذا:

♦وفاة أحمد أدا كانت ١٠٣٦هـ

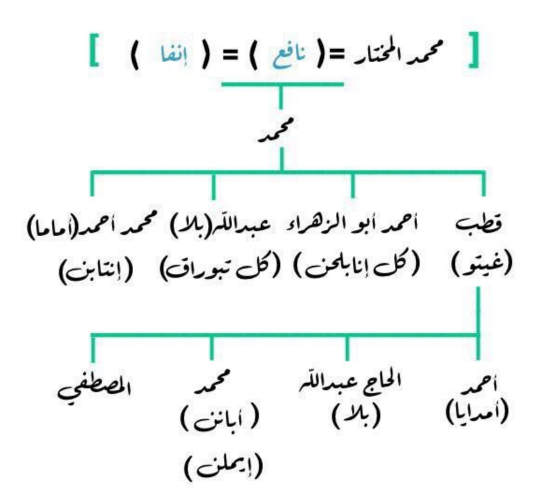
كقدوم المظفر من فاس إلى صحراء توات وآدرار في الجزائر كما أوردها بول مارتي حدود ٩٦٠ه، وتكمن أهمية رواية بول مارتي في كون مصدر معلوماته هم كبار الأسرة في زمانه،وقد يكون أحد أجداده هو من قدم من فاس كأبي بكر التواتي،أو غيره.

♦ رواية بعض كبار السن بشأن أول بئر حفرها نافع أو ابنه محمد كتب عليها تاريخ ١٢٠ هـ، ولا شك عندي أنهم قد يجعلون أحد الأبناء أو الأحفاد مكان الأب أو الجد فينسبون لأحدهم عمل أبيه أو جده أو العكس ...الخ

ونتذكر دائما أن أبناء قطب، كانوا عربا أقحاحا؛ وإنما حدثت العجمة لأبنائهم كما صحت بذلك الرواية عن أم أبناء الشيخ الحاج عبد الله (بلة)،وهي (أمّاه بنت آبلا). (١) وكان من بيننا إلى وقت قريب من ليس بينه وبين الحاج بلة سوى ثلاثة رجال...الخ ولهذا دلالات مهمة لمن تأمل.

(١) انظر ص ٢٩-٣٠ من هذا البحث.

أبناء الشيخ قطب المعروف ب: قطب الإسلام والملقب ( غتبو): خريطة مفاهمية تسهل معرفة تسلسل نسبهم إلى الجد الجامع نافع:



وفيما يلي بيان بأبناء قطب بن محمد بن نافع (إنفا) وقيل اسمه محمد المختار الأنصاري الذين دخلوا الصحراء المغاربية الكبرى وأماكن تواجدهم حاليا علما بأن لمحمد بن نافع ثلاثة من الأبناء غير قطب وذريتهم موجودة ومعروفة في صحراء تمبكتو وبعض الدول العربية وهم:

- ١- الشيخ أحمد أبو الزهراء وإليه يعود نسب الأنصار من حلف كل إينابلحن
  - ٢- الشيخ عبد الله -بله- وإليه يعود نسب الأنصار من حلف كل تبوراق
- ٣- الشيخ محمد أحمد الملقب أماما وإليه يعود نسب الأنصار من حلف : كل إنتابن

وأما أبناء قطب بن محمد بن نافع الأنصاري فهم أربعة على النحو التالي مع ملاحظة أنه يغلب على بعض الناس اختصار اسم قطب إلى جده نافع (إنفا) مباشرة وهي عادة باقية إلى اليوم عند أسرتنا وهي نسبة الشخص إلى جده بدلا من والده إذا كان أعرف وأظهر وأشهر من الأب،وأبناء الشيخ قطب الإسلام هم:-

- ١- الشيخ أحمد (أَمْدَايًا ).(١)
  - ٢- الشيخ محمد (أبّانن) .(١)

٣- الشيخ الحاج عبدالله (بلا) ، ولقب بالحاج لأنه حج بيت الله الحرام . وعاد عن طريق مصر قبل شق قناة السويس وتزوج في مصر وله عقب فيها وتوفى فيها وقبره هناك،وقيل بقي في مصر إلى أن وافته منيته فيها بدون زواج ،والله أعلم.

٤- الشيخ المصطفى ، ولا تتوفر معلومات كافية عنهم عندي الآن.

ويعرف أبناء (أبّانن) وأبناء (المصطفى) بالأنصار الغربيين كما يعرف أبناء (أحمد) وأبناء الشيخ الحاج عبدالله بالأنصار الشرقيين ، ويعني ذلك أن أولئك موجودون غرب صحراء تمبكتو وأن هؤلاء موجودون شرقها ، وهذا التقسيم متأخر جداً مع إثبات عدم دقة الإجمال والتعميم في هذا التقسيم للتداخل والتنقل من جهة إلى أخرى بين وقت آخر فتجد أسرة من أبناء أبانن ضمن الشرقيين ، وأخرى من أبناء أحمد ضمن الغربييين وهكذا .. وقد ترك كل من الأربعة ذرية معروفة في تلك الصحراء ، انتشرت في أنحاء البلاد العربية بعد الجفاف الذي اجتاح تلك الصحراء عام ١٩٧٠ م، ويلحظ فيما يلي أنني لم أعتمد ترتيب أبناء كل رجل مما سيرد ذكرهم حسب السن ؛ وإنما أوردتهم حسب ما يحضر في الذهن ، وما أذكره من الأسماء فيما يلي مجرد أمثلة لا تدل على الإحصاء يحضر في الذهن ، وما أذكره من الأسماء فيما يلي مجرد أمثلة لا تدل على الإحصاء

<sup>(1)</sup> مابين القوسين لقب له وسوف يمر علينا ذلك عند ذكر غالبية الأسماء وهذه الألقاب تقليد مورسكي وكانوا يجبرون عليها حتى اعتادوا عليها وألفوها ،وبقيت بعد قدومهم من الأندلس، لكنهم حدثوها إلى ألقاب مألوفة للسكان ، تمويها على النصارى الذين يبحثون عن أصول عربية من الأندلس لاغتيالها واستئصالها وقد صارت هذه الألقاب بمثابة عادة عندهم فكل شخص يحمل اسما ولقبا واللقب غالبا مايكون بلغة الطوارق للتمويه على النصارى ،وللتمويه كذلك على بعض الحكام والأمراء الذين يخشون على أنفسهم كل السلالات التي كان لها عهد سابق بالإمارة أو الملك خوفا من المنافسة ...الخ ، لكني سألت بعض المعمّرين من ذوي المعرفة من عشيرتنا عن سر استمرار هذه الألقاب بعد الأمن فأفاد بأن شيوع الألقاب في صحراء أزواد من الظواهر العامّة لأسباب أمنية دائما واستمرّ عندنا حيث لكل ولد مربية من الإماء وهن غالبا سودانيات لا يعرفن العربية فيصغن أو ينحتن من الاسم الصحيح اسما محرّفا يكون لقبا للولد يشتهر به فيما بعد حتى يغلب عليه بدلا من اسمه الحقيقي الذى سماه به والده ، وقد ينسى الاسم الحقيقي نهائيا لعدم الإستعمال والدليل على صحة ذلك توقف هذه الألقاب في الأجيال التي بعد الجفاف والشتات لانتهاء جيل المربيات من الإماء بعده ، وبالتحديد ما بعد ١٩٦٠ إلى الآن ، ولعل من أهم فوائد هذه الألقاب التمييز بينهم حيث يتكررون في مشتقات ما عُبد وحُمّد من الأسماء .

<sup>(2)</sup> ينطق عندهم ( أ بَّانِنْ ) واسمه الحقيقي محمد (إِمَلَّن) وتعني الأبيض في لغة الطوارق.

والحصر والاستقصاء بحال وإنما هي مجرد نماذج لتكوين تصور تقريبي عن أعدادهم وأماكن تواجدهم حاليا للإلمام ولو بشيء قليل وعابر حولهم ، وإليك تلك الأمثلة :-أولا: أبناء أحمد (أمْدَايّا): معروفون في الصحراء والمهجر، و يوجد منهم الآن في المملكة العربية السعودية ما يقارب سبعين رجلا تقريبا ،وبعضهم قد حصل على الجنسية العربية السعودية ، وعلى سبيل المثال لا الحصر فيوجد منهم في المملكة الشيخان الصديقان: الصغير ،واسمه أبو بكر بن محمد على وعدله أخيرا إلى عبد العزيز بدلا من أبي بكر ، والكبير واسمه صديق بن محمد الهادي-رحمه الله- ، وأبناؤهما ، ومحمد بن حبدى -رحمه الله- والد صديقي ونديمي الأستاذ محمد صالح والأستاذ عمر الصحفى المبدع والمناضل المخلص لقضية العرب والطوارق في شمال مالي صاحب كتاب : الرجال الزرق ، وأبناء محمد بن حماد وعميدهم الأستاذ أبوبكر محمد حماد، وإخوانه، وأبناء أحمد - والد الشيخ محمد عمر ، والطاهر ، والأستاذ صالح، والشيخ محمد المصطفى - والد الأساتذة الزروق وعبد الجبار وأبو بكر - ،و محمدٌ - والد الشيخ محمد بن محمدٌ ، وأبناء إبراهيم : ومنهم الشيخ محمد بن إبراهيم، والشيخ محمد المولود بن عثمان وأبناؤه وأبناء عبد الكريم ، وأبناء داود :محمد وعمر وابن أخيه محمد الخير ،وغيرهم ، ولهم أفراد في ليبيا أمثال الأستاذ محمد داود وأبناء المهدى ، والأستاذ محمد المولود بن محمد صالح (حماس ) والزروق وأبناؤه وسيدي محمد وأبناؤه - والد الشيخ الداعية محمد صالح(الأخ)- وأبناء عبد الكريم وغيرهم ، ويوجد لهم في الصحراء أبناء محمد بن أحمد (أمدايًا).

ثانيا: أبناء الشيخ محمد أبانن (إملن): وتعني الأبيض في لغة الطوارق، وهم الأكثرية ومنهم رئاسة القبيلة ويشتهر منهم قادة كبار مشاهير تروى لهم قصص بديعة في الشجاعة والبطولة والفروسية والتضحية والإيثار وحسن السياسة والكرم تغنى بها الشعراء والمطربون(۱) في زمانهم وبقيت إلى يومنا هذا من أمثال: حماد وابنه محمد الأمين الملقب: (دوا دوا) وحوالن وإنغونا ،وهم الأنصار الغربيون، بمعنى الذين يقطنون غربي نهر النيجر ونشير إلى بعض أبناء الشيخ محمد بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الخزرجي ومنهم:

١- السلطان حمّاد: وهو من قادة الأنصار المشهورين في الصحراء الكبرى طولا وعرضا، ومن عقبه خرج جميع قيادات الأنصار من آل نافع وأمرائهم.

٢-محمدالأمين الملقب ب (إن تشغايت) ويعرف أبناؤه ب (كل بنكور)

٣-محمد علي ومعظم ذريته من سكان شرق تمبكتو وله ابنان هما: محمد وإنتحنا،ولكل منهما ذرية معروفة.

٤- محمد أحمد ويعرفون ب (كل أغبوب)

٥- محمدالمختار ويعرف أبناؤه ب (كل أججل)

وهؤ لاء الخمسة أشقاء وأمهم: كاسة بنت أمغيان من سادتنا الأشراف.

٦-محمد الصالح ويشتهر أبناؤه ب (كل تمغنانين )

٧-محمدالمولود ويعرفون ب (كل تلكصبات)

والسادس والسابع شقيقان وأمهما هي: أم حلي بنت مو لاي إسماعيل من سادتنا الأشراف العلوييين من ملوك المملكة المغربية ،وكانت منطقة تمبكتو ضمن الولايات التابعة لها، وأمراء الأنصار في تمبكتو من عمال المملكة المغربية قبل الاستعمار الفرنسي.

٨- محمد ويعرفون ب (كل جبنقو)

9 - محمد الطاهر الملقب (حتاهيل)

١- المقصود بالطرب هنا الغناء وضرب العود مع بعض الأهازيج والأناشيد الحماسية، والتي تشيد بأبطال الأنصار وبطولاتهم،والطرب لا

يمارسه أفراد قبيلة الأنصار -وإن كان يعجب بعضهم - ؛ وإنما يمارسه طبقة القيون والصناع أو الحدادون وهم طبقة من الموالي والخدم أرفع مكانة من العبيد يذكرون من أهازيجهم وترانيمهم أنهم يرجعون إلى غنائم المسلمين من اليهود في غزوة خيبر وأنهم مع مواليهم من الأنصار منذ تلك الغزوة ويفتخرون بذلك وبإسلامهم ويغلب عليهم الصلاح وحفظ القرآن .

والثامن والتاسع شقيقان وأمهما هي: مريم المعروفة ب (تان البدش)

- ١٠ محمد ويعرفون ب (كل تداينوين) وأمه اللي من قبيلة إيموشاغ إيوراغن
  - ١١-محمد ويعرفون ب (كل تونبايين) ،وأمه فاطة بنت حملالي
    - ١٢- إيفلي ، وليس له عقب .

أبناء القائد والسلطان: حمّاد بن محمد بن قطب بن محمد بن نافع:

- ١ محمد الطاهر الملقب ب: حتاهل: ولد في آيبضن ١٧١٠م، وتوفي في إنشرشن ١٧٨٥م
- ٢ عبدالرحمن الملقب ب: أدي: ولد في آيبضن ١٧١٠م، وتوفي في آيبضن ١٧٩٠م
  - ٣ -محمد المجتبى: ولد في آيبضن ١٧١٢م، وتوفي في تن بغناء ١٧٨٨م
  - ٤ -محمد الأمين الملقب ب (دوادوا): ولد في آيبضن ١٧١٨م، وتوفي في إنوكندر ١٧١٦م، وهو من قادة آل نافع ومن أبطالهم وفرسانهم

المشهورين، بالبطولات والانتصارات التي رسخت أقدام اتحادية الأنصار أو اتحاد كل إيزجت في صحراء تمبكتو، وقصص بطولاته وانتصاراته محفوظة لدى غالبية الأنصار رجالا ونساء ، وشاد بها الشعراء والمغنون.

- ٥ -محمد المولود (حوالن): ولد في آيبضن ١٧٢٠م، وتوفي في تن بغناء ١٧٩٨م، وهو أيضا من القادة المشهورين، الذين استفاض ذكر مآثرهم وبطولاتهم وانتصاراتهم على الألسن، وشاد بها الشعراء والمغنون.
  - ٦ -حبدى: ولد في آيبضن ١٧٢٣م، وتوفي في إنكومن ١٧٩٧م
  - ٧ -محمد الصالح الملقب ب(ساي): ولد في آيبضن ١٧٢٤م، وتوفي في تن آلاين ١٨٠١م
    - ٨ -محمد علي الملقب ب (خليل): ولد في آيبضن ١٧٢٦م، وتوفي في فرش
       ١٨٠٥م
    - 9 محمد المختار الملقب ب (إنكوسو): ولد في آيبضن ١٧٢٧م، وتوفي في آيبضن ١٨٢٨م (١)

(١) هذا ملخص،ما توفر من المعلومات عن أبناء محمد بن قطب، متناثرة على أفواه بعض كبار السن، وفي بعض مواقع التواصل الاجتماعي،وفيها نقص كبير، نرجو أن يتطوع أحد كوادرهم العارفين؛ لاستكماله،ونقله لأجيال المستقبل،مشكورا،والتواريخ تقريبية.

ومن ذرية القائد حماد: السلطان المظفر والأمير المبجل قاهر الكفر ومدوخ الغزاة الفرنسيين الزعيم،محمد علي المشهور بلقب (إنغونا) ،والشيخ محمد علي بن الطاهر الأنصاري الذي كان زعيما للصحراء سابقا ولا زال في المغرب (٢) وهما من المترجم لهم آخر هذا البحث ضمن تراجم الأعلام ، ومنهم معالي الأستاذ حامّه بن محمود الذي تنقل في عدة وظائف حكومية في جمهورية مالي ووصل إلى رتبة وزير فيها، ومن سلالة الشيخ والسلطان محمد بن قطب،الملقب (أبانن) عدد كبير من الكوادر والأعيان في سلك جمهورية مالي ،ويتوزع الباقون كبقية آل نافع في الدول التالية: الجزائر ،ليبيا، المغرب ،موريتانيا ،مالي، وبوركينافاسو والنيجر ،السعودية.

تنويه: ما قيل من الإشادة ببعض مآثر وبطولات بعض أبناء الشيخ والسلطان محمد أبانن،أو أحد أبنائه ك: حماد، أو دوادوا،أو حوالن،وما قيل عن بعض أبناء السلطان والقائد: حمّاد..من غير نقص أو تقصير في حق أحد ببل كل ذلك مما يفتخر به سائر آل نافع،ومن البدهي أن بقية إخوانهم لا يقلون عنهم شيئا،في كل تلك المآثر والبطولات، فجل ذلك الرعيل من الأبطال الصناديد الذين خلد التاريخ مفاخرهم وبطولاتهم وانتصاراتهم.

(٢) توفي رحمه الله بالمملكة المغربية في مدينة الرباط بتاريخ ٢/١ ١٤١٥ هـ .

ثالثا: الشيخ الحاج عبد الله الملقب (بلة)، وذريته، ولقب (بلة) اختصار للتدليل من قبيل دحوم في عبدالرحمن ويلقبونه أيضا: بالأب المصري، وهو عالم من علماء صحراء تمبكتو، عرف في أوساط عشيرته بأنه مستجاب الدعاء لصلاحه وزهده وورعه،

والحاج عبدالله بن العلامة قطب الإسلام بن الإمام والسلطان محمد بن الشيخ نافع بن المرزمل بن محمد أحمد الملقب ب المظفر أو الآييري نسبة إلى منطقة آيير وهي منطقة واسعة في الصحراء بين ليبيبا والنيجر، من ذرية الشيخ أبي بكر التواتي نسبة إلى منطقة توات في ولاية آدرار اليوم بالجزائر، وقبره أبوبكر التواتي معروف في مدينة عين صالح بالجزائر ، وهو من بني الأحمر أو بني نصر من ذرية يحيى بن سعيد بن قيس بن سعد بن عبادة – رضي الله عنهما – الصحابيان الجليلان الأنصاري الساعدي الخزرجي الأزدي القحطاني، وكان أجداده آخر ملوك الطوائف في غرناطة، وبعد سقوطها ٩٨هـ، انتقلوا إلى مدينة فاس بالمغرب، ثم إلى تلمسان ، ثم إلى توات وآدرار، ثم عين صالح ، ثم أهقار ، وكلها بالجزائر ثم آيير بين ليبيا والنيجر، ثم أروان في موريتانيا، ثم استقروا بتمبكتو، ومنها عادت ذريته للانتشار في الدول العربية بعد الاستعمار الفرنسي، وتقسيم مناطقهم بين دول المنطقة.

ويمكن تقدير فترة سفره للحج: ما بين ( ١١٨٠ هـ - ١٢٠٠ هـ تقريبا )

حج مع بعض إخوانه، ثم في طريق عودتهم إلى الصحراء الكبرى، مرض فبقي في قرية أو مدينة بمصر ، قيل إنها: الكفرة، وعاد رفاقه وتركوه هناك ، ولدينا روايتان شعبيتان فيما آل إليه أمره بعد بقائه في مصر فإحداها تقول: تزوج وعقب ثم مات ودفن في مصر ، والأخرى تقول: لم يتزوج في مصر بل بقي في مرضه حتى توفي ودفن في مصر ، فالإجماع عندنا على وفاته في قرية أو مدينة مصرية ، وصرحت إحدى الروايات بأنها: الكفرة ، وأنه دفن فيها ، ويمكن تقدير الفترة الزمنية التي سافر فيها للحج ما بين ١١٨٠ - ١٢٠ هـ تقريبا ، وقد أدركت من كبار السن من أسرتنا من ليس بينه وبين الحاج عبدالله سوى ثلاثة أجداد ، وعاصرت من عشيرتي أربعة أجداد في جيل واحد خلال أربعين سنة تقريبا .

وتقول إحدى روايات قصة حج الشيخ سيدي الحاج عبدالله الأنصاري:

انطلق الشيخ: الحاج عبدالله (بله) من بيته في صحراء تنبكتو متوجها إلى الديار المقدسة لحج بيت الله الحرام ، برفقة مجموعة من إخوانه وأتباعه،ومنهم خادمه الخاص (

قينه ) وقد كانت رحلة الحج في زمنه على الإبل تستغرق في العادة عامين ذهابا وإيابا ، مرورا بالجزائر ثم ليبيا ثم مصر ، ثم طرف الشام ( الأردن ) على ساحل البحر الأحمر ، ولم تكن قناة السويس قد حفرت حينئذ..

وعند اجتياز قافلته المنطقة التي بين مصر وليبيا عرضت لهم قصة غريبة عند قرية ( الكفرة ) فعندما اقتربوا من القرية رأوا على طريقهم أناسا مجتمعين خارج القرية ، وعندما وصلوا إليهم سألوهم: ما شأنكم؟ فأخبروهم أنهم مجتمعين خارج القرية، لرجم امرأة زنت وهي محصنة .. وعند استجلاء حقيقة الأمر تبين أن المرأة كانت تحت زوج توفي قبل عام ونيف ، وكانت المرأة مصرة على أن حملها كان من زوجها المتوفى ، لكنهم لم يصدقوها لتجاوز مدة حملها المدة المعتادة للحمل فقرروا إقامة الحد عليها..

ويقال: إنها طلبت منهم حين ظهرت لهم قافلة الشيخ عبد الله أن ينتظروا القافلة لعل الفرج يأتي منها .. فلما علم الشيخ واقع حال المرأة حكم بأن المرأة لا يجب عليها حد، لأن أقصى حد الحمل عند المالكية ثلاث سنين ، كما أن أقل مدته ستة أشهر .

ومما استدل به الشيخ سيدي عبدالله أيضا في براءة تلك المرأة: قال لهم انظروا إلى الطفل فإن كان قد أثغر فذلك برهان آخر على أنه ابن الزوج المتوفى فوجدوه مثغراءأي نبتت له الأسنان وهو في بطن أمه ..

فأنقذها حكمه من الرجم .. عندها رفعت يديها تدعو أن يجعل الله لقريتها نصيبا من بركة هذا الشيخ الجليل ولو بأن يقبر فيها.

ثم انطلقت قافلة الشيخ إلى الحرمين وأتموا نسكهم ،ثم قفلوا راجعين .

فلما مروا على قرية (الكفرة) رحبوا بهم وأصروا على أن يبقوا عندهم أياما ليقوموا بضيافتهم وإكرامهم ، فمرض الشيخ هناك ، فلما طال عليه المرض أصر على القافلة أن تواصل السير ، وسارت القافلة وبقي معه خادمه ، وبفضل الله برئ الشيخ ، لكن أهل القرية ألحوا عليه في البقاء معهم حتى لا يعاوده المرض ، فمكث عندهم مدة تزيد على عامين أو أكثر تزوج خلالها امرأة منهم لأنه على ما يبدو يعاوده مرضه بين فترة وأخرى وأنجب منها ولدا كما أخبر خادمه الذي لم يفارقه حتى توفي . وقيل بل هما ولدان ..

فحضرته الوفاة هناك ، فأوصى خادمه عند وفاته أن يعود إلى أهله في منطقة تنبكتو وبخبرهم بوفاته وبحمل إليهم متاعه.. وهكذا انتهت حياة هذا الشيخ الجليل الحافلة ودفن

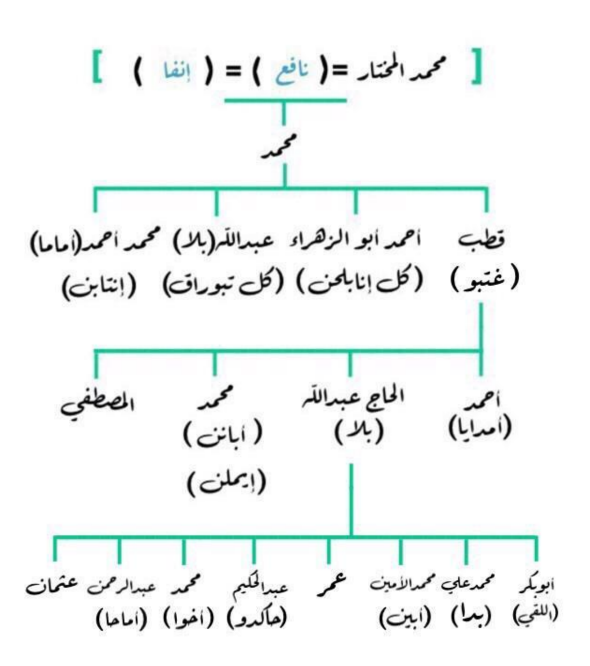
في قرية الكفرة رحمه الله رحمة الأبرار ،وسبقت الإشارة إلى وجود رواية أخرى ،لهذه القصة ،تنفي تحديد اسم القرية التي دفن فيها ،كما تنفي أن يكون تزوج وأنجب ،والله أعلم وتروى قصص في كراماته ،وشواهد على كونه مجاب الدعاء ،تركت إيراد أمثلة لها ، خشية ما قد يفهم من المبالغة في ذكر فضله ،أو الغلو في شخصه . إلخ

أما أبناء الشيخ الحاج عبد الله (بلة): فهم ثمانية رجال ولكل واحد منهم ذرية،عدا عبدالرحمن وهم على النحو التالى:-

- ١- أبناء الشيخ أبو بكر ( اللَّقي ) .
- ٢- أبناء الشيخ محمد على (بدا).
- ٣- أبناء الشيخ محمد الأمين المعروفين بأولاد إدريس أو أبناء ( أبِّينْ).
  - ٤- أبناء الشيخ عمر .
  - ٥- أبناء الشيخ عبد الحكيم (حاكدو).
    - ٦-أبناء الشيخ محمد (آخوا).
    - ٧- أبناء الشيخ عبد الرحمن (أمّاحا)
      - ٨- أبناء الشيخ عثمان

148

خريطة مفاهمية تسهل معرفة تسلسل نسبهم إلى الجد الجامع نافع:



ونقف وقفة قصيرة عند كل واحد من هؤلاء الثمانية .

# أولا: أبناء الشيخ أبو بكر ( اللقى ) بن الشيخ الحاج عبد الله (بلا):

وبنتشرون في الجزائر والمملكة العربية السعودية،وليبيا وموربتانيا ومالي ،ومن أمثلة الموجودين في السعودية: أبناء حسن محمد المولود ، وإبراهيم محمد ، ومحمد بن عبد الله الفقى وغيرهم .

149

ومنهم العلاَّمة الشيخ القاضي مفتي الصحراء وعالمها الفذ محمد المختار بن محمد ( حَوَّدْ) الأنصاري المتوفى سنة ٤٠٢هـ. وترك آثاراً علمية وأدبية ذكر لي أن الدكتور محمد بن محمد الأنصاري جمعها عند زيارته للصحراء وأنها موجودة عنده استعدادا لتحقيقها وإخراجها ، وبعضها منتشر بأيدي جماعة الأنصار عموما وغيرهم من طلبة العلم من سكان الصحراء وهو ضمن المترجم لهم.

ومن الموجودين في ليبيا أبناء على وأبناء محمد وغيرهم.

ومن الموجودين في الصحراء ، الشيخ السلفي مجد الدين بن المهدى رحمه الله، وأبناؤه، وبعض من أبناء عمومته.

# ثانيا : أبناء الشيخ محمد علي ( بدا ) بن الشيخ الحاج عبد الله (بلا) :

ويوجد منهم في المملكة العربية السعودية الشيخ صالح علوين -رحمه الله- وأبناؤه،ومنهم: الشيخ محمدأبوخالد، والأستاذ: إبراهيم الصحفى والإعلامي البارز، والعم صالح من أعيانهم، كما يوجد لهم حاتم الأنصار السيد على -رحمه الله- المشهور بكرمه وسخائه وضيافته وهو من أعيان الأنصار عموما ، ويوجد لهم محمد مما وأبناؤه ، وسيد أحمد وغيرهم ،رحم من مات منهم وبارك فيمن بقى .

وينتشر البقية في الصحراء الجزائرية الغربية وبرج باجي مختار وتمراست وأولف، وليبيا وموريتانيا ومالى والنيجر.

ومن الموجودين في مالي الآن:أبناء حنتفي ومنهم: الأستاذ محمد بن حنتفي وهو من أعيان أبناء (الحاج بلا) ويعد منزله فندقا ومركزا لهم في العاصمة باماكو، لا ينزل منهم شخص في العاصمة إلا وينزل عنده لكرمه وسعة صدره ،وإنجازه لبعض أعمالهم الرسمية في العاصمة.

ومن الموجودين (سابقا) في موريتانيا المهندس حمتا بن حنتفي وهو من أعيان الأنصار كذلك معروف بالكرم والسخاء ويسكن إليه حي من الأنصار هناك من الغربيين والشرقيين وذلك أثناء الأزمة التي شهدتها الصحراء بين حكومة مالي والشعب الأزوادي (العرب والطوارق والفلان والسونغاي) في التسعينات والتي أدت إلى نزوح اللاجئين إلى دول الجوار كالجزائر وموريتانيا والتي انتهت عام ١٩٩٥، وقد انتقل بعد ذلك بسنوات إلى مالى منضما إلى إخوته في باماكو العاصمة.

ثالثا: أبناء الشيخ محمد الأمين بن الشيخ الحاج عبد الله(بلا) ويعرفون ب: (أبناء أبناء الشيخ محمد الأمين بن الشيخ الحاج عبد الله من كلمة (أبي) الذي كان يطلقه عليه أخوه الشيخ عثمان بن الشيخ الحاج عبد الله ، وذلك أن عثمانا كان أصغر أبناء الشيخ الحاج عبد الله وكان في بطن أمه عندما عزم والده على الحج، فأوصى به أخاه محمد الأمين من أبنائه، ووعده بالدعاء له و لذريته أن يتمكنوا من الهجرة إلى الحرمين، ومن المشهور عندهم أن الشيخ الحاج عبد الله من الصالحين الذين أكرمهم بقبول دعائهم فقد أوفى له ابنه بوعده فتعهد أخاه بالرعاية والعناية وأوفى الوالد لولده فدعا له بما ذكر فقدره الله ويسره (١)

ولمحمد الأمين ثمانية من الأبناء ولكل منهم ذرية معروفة سوى واحد منهم وهم: أبو بكر ، محمد أحمد ، أحمد (آحا) ، عمر ، (انقطع عقبه عند محمد صالح الزعايا) ، القاضي ، محمد المولود ، عثمان ، محمد علي (حمد عالي).

وينتشرون كغيرهم من أبناء الحاج عبدالله،وآل نافع عموما في: الجزائر وليبيا والمغرب وموريتانيا ومالي والسعودية، ومنهم شيخ الأنصار من آل نافع في المملكة الشيخ محمد صالح بن محمد بن الأمين الأنصاري ،رحمه الله.

<sup>(</sup> ۱) سمعت هذه القصة من شيخ آل نافع في السعودية الشيخ محمد صالح بن محمد بن الأمين الأنصاري —رحمه الله- أكثر من مرة وبحضور الدكتور أحمد محمد عمر الأنصاري والشيخ محمد صالح بن محمد بن جاكر الأنصاري والأستاذ الصادق بن موسى الأنصاري والشيخ محمد بن مختار بن أحمد الأنصاري .

وقد تخرج عدد منهم من الجامعات السعودية ويدرسون في مدارسها وجامعاتها ومنهم على سبيل المثال لا الحصر:

1 – من أبناء أبي بكر بن أبين: أبناء (سيدي حمّا) ومنهم أبناء المنذر بن سيدي حما محمد المنذر والد الأستاذ صالح وأخيه أحمد ، وعبد الرحمن المنذر ، ومنهم أبناء إبراهيم بن سيدي حما الملقب (إنكو) وهم: محمد وعبد الرحمن ومحمد الصالح ومحمد الخير. ، وأبناء محمد الأمين (بَرْكنْجَيْ) بن سيدي حما الفارس والبطل المشهور وهم: عبد العزيز وأبنائه وإبراهيم وأبنائه وفاطمة (فاددا) ،محمد الأمين (بركنجي) له أخبار متفرقة في كتاب الفرنسي:بول مارتي،حيث كان من ضمن الناشطين زمن الاستعمار. ٢-أبناء محمد أحمد بن أبين وكان عالما،وقاضيا من قضاة الأنصار: وله ابنان هما: الأول: محمد ، والثاني: محمد الطاهر.

ولمحمد ابنان هما: أ- محمد على الملقب (ألالي )، وهو العلامة والقاضي المعروف عند قومه في زمانه. ب- محمد الملقب (أميدنين) ، والأول: محمد على (ألالي) له: أحمد والبتول، وأحمد،أمه بنت عم أبيه،وإسمها: فضة بنت محمد الطاهر بن محمد أحمد بن محمد الأمين،والبتول أمها ليلي بنت هوكًا -من أبناء محمد على بن أبانن بن قطب-وهي الشيخة والعالمة الزاهدة زوجة الشيخ سيدي وأم أبنائه المشايخ الفضلاء ،وهو زعيم أبناء أبين في زمانه واليد اليمني للقائد والسلطان إبراهيم بن محمد الأمين الملقب (حلاي) بن عثمان بن الحاج عبد الله بن قطب زعيم الأنصار الشرقييين ، وأحمد بن ألالى له : محمد (ظملولي) وآياد والمهدي وأمهم زينب بنت أحمد البشير (حبوبا) ،والأخيرين لم يعقبا ولمحمد ظملولي: صالح ومختار وحمتا والمهدي وعبد الله ومريم، وأمهم عائشة بنت الفقى بن حبوبا ،ولم يعقب منهم سوى حمتا وله: مهدي وعمر ونوح وصالح وأحمد وحسام ومختار وعبد الله. والثاني: محمد الملقب (أميدنين) بن محمد أحمد فله: عبد الله وعبد الرحمن وأمهما تان إيّاي بنت حمامة من الأشراف (كل إنتلك)، ولهما أخ من الأم من أبناء الشيخ عثمان بن الشيخ الحاج عبد الله اسمه يوسف، وعبد الله بن محمد له: أحمد وأمه حايًا بنت حلاَّقة بن حمّامة من الأشراف (كل إنتلك) وله: محمد الطاهر (هم) والشيخ حمدي (مترجم له)،ومحمدالمختار ،وإبراهيم ،وعائشة (تاسّا) أم أبناء أحمد بن تلا، ومريم (ماتا) أم بعض أبناء عبد الله بن عبد الرحمن الملقب: أددي بن إِدُّويًا ،وفاطمة ١ (تَّلتو) أم أبناء صالح بن على الملقب مدسا بن أمعاني ،وفاطمة ٢ (تيًّا

)أم مريم بنت عبد الملك بن تلا ،وربيعة بنت محمدٌ بن عبد الواحد،وأما محمد الطاهر وإبراهيم فلم يعقبا وأما الشيخ حمدي بن أحمد –رحمه الله – فله: الشيخ محمد حمدي (مترجم له) وعبد الله وعثمان وموسى ، وأما محمد المختار والدي –رحمه الله –، فله من الأبناء:المرتضى وعبد الله،ومن البنات ثماني بنات،وللمرتضى:

عامر ،وعبير ،والعنود ،وعهد ،وعَلَاء ،وعلياء ،وعُلاً.

وأم أبناء أحمد بن عبد الله هي فاطمة بنت محمد أحمد بن محمد بن الحاج بن صاحبي بن الشيخ محمد الملقب: أخوا بن الشيخ الحاج عبد الله ،ماعدا عائشة ومريم (تاسّا وماتا)،فأمهما:مريم بنت عبدالرحمن بن محمد.

وأما عبد الرحمن بن محمد (أميدنين) فليس له غير: ١-عائشة (إسنّا) أم محمد الملقب ب: انتغريست بن أيوب ٢٠-ومريم زوجة الجد أحمد الأولى وهي بنت عمه عبدالرحمن، وأم بنتيه الكبيرتين: عائشة (تاسّا) بنت أحمد، ومريم (ماتا) بنت أحمد. وأم إسنّا ومريم بنتي عبدالرحمن بن محمد (أميدنين) هي: حايّا بنت محمد علي الملقب: (ألالي).

وأما محمد الطاهر بن محمد أحمد بن محمد الأمين (أبين) ، فليس له سوى حدا وأمه حماتة من ذرية أبي بكر الملقب: (اللقي) بن الحاج عبد الله وحدا هذا له أربع بنات هن: آمنة وأنّا وإحليلين وزينب، ويلاحظ في سلسلة أبناء محمد أحمد بن أبين ، جعلوا: محمد ولقبه (أميدنين) بن محمد بن محمد أحمد، جعلوهما: رجلين، وهو غلط ، ووهم وقع فيه بعض الرواة ، فقد سمعت من والدي – رحمه الله – رواية عن الشيخ محمد الطاهر (حتاهل ) بن حود، أن محمد ولقبه: أميدينين هما شخص واحد، بن محمد بن محمد أحمد.

3- أبناء أحمد (آحّا) بن أبين: ومنهم أبناء محمد بن الأمين (حمّدوني) والد الشيخ إبراهيم بن محمد بن الأمين والشيخ محمد صالح بن محمد بن الأمين شيخ آل نافع (إنفا) في المملكة العربية السعودية،والشيخ عبدالله بن محمد بن الأمين والدكتور محمد بن محمد بن الأمين الداعية والأستاذ الجامعي المعروف، وله كتب كثيرة مطبوعة ،ووالد الأستاذ أحمد بن محمد بن الأمين والشيخ موسى بن محمد بن الأمين، ومن أبناء أحمد (آحا): أبناء أحمد بن الأمين (تلا): مختار وأبنائه الشيخ:محمد بن مختار أبوأسعد،وأخيه عبدالباقي،وعبد الرحمن بن أحمد بن الأمين (تلا) وأبنائه،وأبناء عالى بن الأمين ،وأبناء سيدي محمد بن الأمين (تلاّ) بوأبناء تلا) وأبنائه،وأبناء عالى بن الأمين ،وأبناء سيدي محمد بن الأمين (تلاّ) ،وأبناء

محمد علي، ومن أبناء الشيخ أحمد بن محمد الأمين: أبناء علي الملقب (أمعاني) ومنهم: أبناء العم محمد عمر –رحمه الله –، وهم: ١ – الدكتور أحمد بن محمد عمر بن علي ،٢ – الشيخ إبراهيم وأبنائه، ٣ – عمر. ومنهم أبناء العم صالح بن علي (مدسا) وهم: الشيخ مبارك أبو عمر –رحمه الله – والأستاذ موسى أبو زيد وأبنائهما. ومنهم أبناء العم عبد الله بن علي: محمد والشيخ عبد القادر وموسى.

ومنهم العم مختار بن على، وابنه محمد أبو عباد وسهل وبسام.

ومن أبناء أحمد (آحا): أبناء عبدالله (أددي) بن عبدالرحمن (أدويا) ومنهم محمد بن عبدالله والد: موسى أبو عبدالله وياسر وعبد الرحمن،ومنهم مختار محمد الطاهر (حتاهل) أبو محمود وعبد الله ويوسف ومحمد وسعد.

٤- ومن أبناء القاضي بن أبين : العم إبراهيم (تعبوسا) - رحمه الله - بن أحمد بن حاما بن إياد بن القاضي بن أبين، وأبناؤه محمد وعبد الله وعثمان.

٥- ومن أبناء محمد المولود بن أبين: أبناء الشيخ الحسن: والد الشيخ عبد الله بن الحسن نزيل تمنراست بالجزائر -رحمه الله- وأخيه موسى بالسعودية وأبنائهما، وأبناء الشيخ محمود:حسن وأبنائه مختار وخالد وأحمد وعمر، وأخيه الشيخ الطاهر وأبنائه: يحي و الباحث سعد صاحب أفضل وأكمل شجرة نسب لأبناء أبين .. ومنهم أبناء عبد الواحد: الشيخ محمد بن عبد الواحد وأبنائه في ليبيا وأخيه الشيخ محمد :والد الأستاذ محمد الخير أبو حسان ومنهم: أبناء حامتتي: الشيخ حسين وأخيه عبد الله وابنه نصر الدين.

٦- ومن أبناء عثمان بن أبين

1-أبناء سيدي محمد بن محمد بن عثمان بن أبين وهو من أعيان قومه في زمانه؛ بل لا ينازع أمرهم،وكان مصلحا كريما سخيا شديد التواضع والزهد،ومن أبنائه الشيخ محمد الطاهر (حمتاهي) والد العم الشيخ العلامة القاضي محمد المولود بن محمد الطاهر ،وإخوته:العم الشيخ محمد (همّ مترجم له) – والد أبوبكر والشيخ الداعية عمر ، والعم علي أبوعثمان وأبنائه، والعم عبد الله والد الأخ والصديق:محمد أبوسلطان والملقب حامد، ومنهم أبناء الشيخ محمد المصطفى (إتّها) بن سيدي: العم الشيخ أبو بكر ،والعم الشيخ عمر ،وهما من أعيان الأنصار في الصحراء ،ومن دعاة العقيدة السلفية هناك، و الشيخ عمر هو مؤسس مدرسة وجامع (زرهو) – وهو من أشهر السلفية هناك، و الشيخ عمر هو مؤسس مدرسة وجامع (زرهو) – وهو من أشهر

مناطق أبناء الشيخ الحاج عبد الله ومراكزهم ومصايفهم على نهر النيجر – ولا يزالان يؤديان دورهما الدعوي والتربوي بفاعلية،ومن أبناء الشيخ سيدي: أبناء الشيخ المهدي بن سيدي وهو عالم زاهد مصلح مشهور ،ومنهم أبناء محمد بن المهدي والد الدكتور عبد الله أبو سعيد الأستاذ الجامعي بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض وأخويه الشيخ: عبد الرحمن،والشيخ على .

Y-أبناء محمد الهادي بن محمد بن عثمان بن أبين وهم:مختار (حدي) وأحمد،والعم محمدصالح (إنتسا)،ومختار (حدي) له الشيخ محمود،والد:محمد وعبدالله وفيصل ويوسف،وله أيضا:عمر (العمدة) والد:الشيخ مختار والشيخ إسماعيل وعثمان.

٣-أبناء الشيخ: إبراهيم بن محمد بن عثمان بن أبين وهم: أبناء الشيخ محمد (كلّا) ومنهم الشيخ عبد الله بن محمد والد الشاعر والفقيه الشيخ أحمد بن عبد الله بن محمد الأنصاري راوي السلسلة النسبية لآل نافع عن العلامة والقاضى الشيخ محمد المختار بن حود، وجده محمد بن إبراهيم هذا كان عالما ورعا حكيما تقيا ثريًا سخيًا ، أثرت عنه حكم متداولة بين الجماعة ،والشيخ الشاعر أحمد بن عبد الله،وجده الشيخ الزاهد محمد، ضمن الأعلام المترجم لهم ،ومن أبناء محمد بن إبراهيم: محمدٌ والد الشيخ عبد الهادي والشيخ عبد السلام والشيخ إبراهيم والد يوسف وعبدالرحمن ،والشيخ صالح والد: محمد بن صالح المعروف بابن الأنصار ،ومن أبناء إبراهيم بن محمد بن عثمان بن أبين: أبناء المنذر وهم :الشيخ محمد أوفى إمام وخطيب جامع حلبان والد الشاعر هارون، والشيخ محمد (انتحمّدين) -والد الأستاذين عبد القادر وعبد الله وسليمان وأبوبكر -، والشيخ على بن المنذر بن إبراهيم والد أخي وصديقي :الشيخ يونس أبو جابر -رحم الله الأموات وبارك في الأحياء -، والشيخ العالم الفقيه المؤلف: محمد أولى (مترجم له ) صاحب إرشاد المسترشد في تهذيب مذاهب أئمة الهدى في الفقه وأدلته ،وغيره من الكتب والمؤلفات القيمة - والد الأستاذين منذر وعبيد الله وأنس وعبد السلام وإبراهيم، ومنهم: عبد الرحمن بن المنذر ومن أبنائه محمد وإسماعيل ومحمود وأبوبكروعمر وغيرهم-،ومن أبناء الشيخ إبراهيم بن محمد بن عثمان بن أبين: أبناء:الشيخ عبدالعزيز - وهو عالم زاهد مصلح مشهور -،وهم: الولى بن عبد العزيز، وله محمد والد :عبد الملك، والشيخ محمد بن الشيخ عبد العزيز ،وله:أحمد ومحمد الصالح. ومن أبناء إبراهيم بن محمد بن عثمان بن أبين : محمد المصطفى وله حمزة ، وأبناء الزروق بن إبراهيم : وله،محمد وحسن

وسيدي والد الأساتذة: الدكتور محمد والأستاذ سيدي محمد والزميل والصديق الأستاذ عبد الله أبو فراس، والطاهر وعلي وعثمان، وأبناء العم محمد (دبي) بن إبراهيم وله: عبدالهادي و أبوبكر والشيخ مهدي والشيخ محمد أبوصالح وعبدالحميد، وأبناء محمد أكحتى) بن إبراهيم: وله عبد الرحمن وأبنائه.

٧- الشيخ محمد علي (حمد عالي) بن أبين وله أربعة أبناء هم:أحمد البشير الملقب(حبوبا) جدي لأمي،والمصطفى الملقب(ممو)،وحمادا الملقب(آبا) ولم يعقب،وسيدي محمد الملقب (إنني)، ومن أبناء محمد علي بن أبين: أبناء محمد (حامي) وهم: أحمد ومحمد صالح والشيخ محمد الخيرأبونعمان، وأبناء الحسن وهم:حمادو،ومحمد أبوعبدالله وحمتا وعبدالصمد ومولود والشيخ عباس أبوعبد الحميد،وأبنائه:ناصر وسالم وعبدالعزيز ومحمد،وأبناء سعد وهم: ١-مختار أبو محمد أبو وليد ٢- عمرأبومحمد ٣- عبد الله، والد الشيخ محمد بن عبد الله بن سعد وإخوته عبد القادر وعبد الرحمن وأبوبكر وعمر ، ومن أبناء حمدعالي بن أبين :أبناء الصادق بن أحمد البشير،وهما:أكحتي أبو عباس،ومحمد المبارك أبو محمد الخير أبوداود.

ومن أبناء حمدعالي بن أبين :أبناء جاكربن أحمد البشير ،وهم: أبو بكر وسيد محمد ومحمد - والد الشيخ والداعية ورفيق الدرب : محمد صالح بن محمد بن جاكر ،وأخويه الدكتورعبد الله أبو قيس والشيخ أحمد أبو هشام -رحمه الله -،ومنهم الشيخ محمد بن عبد الله بن أحمد البشير (حبوبا) خالي الذي ترك أهله إلى جهة غير معروفة منذ أكثر من ستين سنة إلى اليوم نتيجة عمل حاسد أو ناقم أو منافس،وكان فيه من الصفات ما يجلب ذلك كله لمن لا يخاف الله..، ومنهم أبناء محمد الفقي بن أحمد البشير: محمد ومبارك وموسى - والد الزميل والصديق الأستاذ الصادق بن موسى،وأبنائه:فيصل ومحمد وعبدالله -، ومنهم: أبناء محمد الصالح بن محمد (ممو) وهم: محمد المختار وأحمد وعيسى ومحمد - والد الشيخ والشاعر والقاص: عبد الواحد بن محمد -، ومنهم أبناء أحمد بن محمد (ممو) وهم:عبد الله ومحمد وسيد محمد، ومنهم أبناء محمدبن ممو،وهم:محمد الطاهر الملقب (إنداد) -والد الشيخ عبد الله - وأخيه عبد الله المفقود بجمهوربة السودان.

٨- عمر بن أبين ( انقطع عقبه عند محمد صالح الزعايا. )

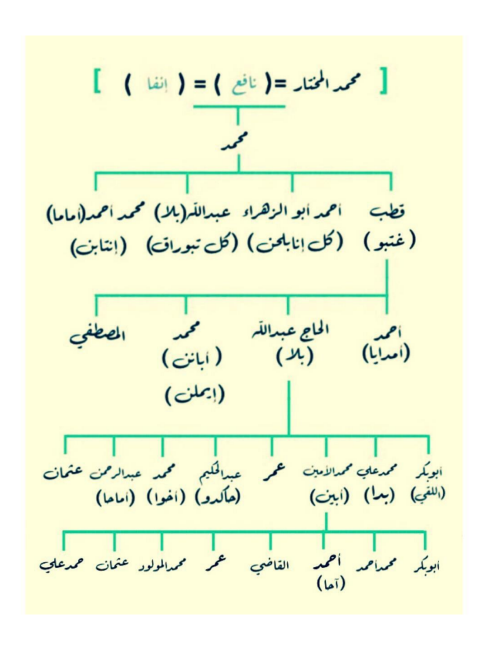
<sup>\*\*</sup>ويوجد لأبناء محمد الأمين بن الحاج عبدالله في الصحراء تسعة رجال فقط منهم

الشيخ العلامة القاضي محمد المولود بن محمد الطاهر شيخ بقايا جماعته في الصحراء حاليا، ومنهم أبو بكر وعمر ابني الشيخ محمد المصطفى بن سيدي الذي سافر إلى الحجاز، ثم استقر بمكة المكرمة منذ عهد الملك سعود بن الإمام عبد العزيز رحمهما الله وقد اتصل به ونال عنده حظوة واستقر بها حتى توفي في المدينة المنورة ودفن في البقيع رحمه الله.

- \*\*وأما الموجودون في ليبيا فهم على النحو التالي:
- الشيخ محمد بن عبد الواحد رحمه الله تعالى وأبناؤه.
  - \*ومحمد الحسن بن محمد الطاهر (حتاهيل ).
- \*سيدي بن الزروق بن إبراهيم وأبنائه الأساتذة :محمد وسيدي محمد وعبدالله والطاهر وعلى وعثمان .
  - أبناء الشيخ عبد الله علي (أمعاني) وهم (محمد) همادي ، موسى
    - وعبد الصمد بن علاسن والطاهر بن علاسن
- عبد الرحمن بن إبراهيم (أماحة) ومحمد ابن الفارس المعروف محمد الأمين بن سيدي حما (بركنجي)
  - وأبناء عبد العزيز (إبعا) بن محمد الأمين (بركنجي)
  - وبعض أبناء الشيخ حمدي بن أحمد وهم الشيخ عثمان وأخيه موسى.

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

خريطة مفاهمية تسهل معرفة تسلسل نسب أبناء الشيخ محمد الأمين بن الشيخ عبدالله ( بلة) إلى الجد الجامع نافع:



شجرة نسب أبناء أسرة الشيخ محمد الأمين بن الشيخ عبدالله (بلة) إلى الجد الجامع محمد المختار المعروف ب: نافع من إعداد الأستاذ/سعد بن طاهر بن محمود الأنصاري:





### رابعا: أبناء الشيخ عمر بن الشيخ الحاج عبد الله (بلة):

وينتشرون في المملكة العربية السعودية والجزائر ومالي وليبيا ومن الموجودين منهم في السعودية: الشيخ سيدي محمد إفاد مؤذن مسجد التوحيد بالخانسة في مكة المكرمة إلى أن توفي رحمه الله ١٤٣٧ه، وأبناؤه: علي والشيخ محمد وعبدالله ويحي وعبيد، وهو من أعيانهم ، ومنهم أبناء :مختارين المنذر الملقب (أديدي)وأبناؤه: عبدالله وعبدالرحمن وعبدالمجيب وبدر ومن أبناء الشيخ عمر: عيسى صالح ، والعم عبدالله جاكر، وابنا أخيه: الزروق: عثمان ومحمد، ومن أبناء الشيخ عمر بن الحاج بلا: عبدالله (أبهوني) وأبناؤه ، ومحمد الخيربن محمد الطاهر الملقب (همّا) وأبناؤه ، ومن أبناء الشيخ عمر :محمد بن عبدالله الملقب ب (المهاجر) وأبناؤه محمد وعمر وحسن ومحمود.. وهو أيضا من أعيانهم ، ومن أبناء الشيخ عمر: أبناء الحاخ فأخيه الشاعر، وصالح، وأخيه :محمد، ومن أبناء الشيخ عمر: الشيخ عمر :الشيخ محمد عبدالله الحاج وأخيه عبدالقادر ... وغيرهم.

159

كما ينتشرون أيضا في ليبيا والجزائر والصحراء .

خامسا : أبناء الشيخ عبد الحكيم (حاكدو) بن الشيخ الحاج عبدالله (بلة) : وهم أربعة :

١-محمد عالي

۲ –بدیا

٣-سيدي حما

٤ -حمّامة

ومنطقتهم غرب تمبكتو وهي منطقة (آراتن) ولهم تواجد كبير في موريتانيا الشقيقة،ولكل واحد من الأربعة ذرية معروفة،ومن شخصياتهم المعاصرة: الشيخ الطاهر بن إيلي،والأستاذ محمد إبراهيم بابا،ومحمد المهدي، وبايا حمتال،وإبراهيم أحمد،وحامد،وحمل،وحملمختار ألودا،ومحمدن بن أحمد بن إبراهيم،وممتال،ومهشي،

وسيدي إبراهيم بابا،وعلي المهدي،محمد الحسن...الخ،وجلهم اليوم في موريتانيا، وليس لدي تفاصيل أكثر عنهم حاليا.

# سادسا : أبناء الشيخ محمد (آخوا ) بن الشيخ الحاج عبد الله (بلة):

و يوجد أكثرهم في ليبيا والجزائر والصحراء وقليل منهم في المملكة أمثال أبناء عبدالله بن صالح:عيسى وعالي وعبدالرحمن، ومنهم بعض أبناء أحمد بن يوسف (حمت) – والد أخي وصديقي الوفي الأستاذ والأديب محمد بن أحمد وابنيه:عبدالرحمن وعبدالله، وأخيه مولود والد يوسف وسعد، وأخيه:سيدي محمد—، ومنهم الشيخ حمتابن الشيخ محمد علي وأبناؤه:أنس وخالد وأسامة..،ومن الموجودين في ليبيا أبناء الشيخ الحسين بن محمود: الأساتذة الفضلاء الشيخ محمد والأستاذ محمد الصالح والأستاذ مفتاح الخير والشيخ زين العابدين والشيخ عبد الله، و منهم :أبناء أحمد يوسف (حمت) عبد الرحمن والحسن وأبنائهما ، و منهم صالح بن أحمد ، وأبناء عبد الله ( أبلل) وغيرهم ،وللشيخ محمد ( آخوا) بن الشيخ الحاج عبدالله بن الشيخ قطب الإسلام ستة من الأبناء هم : محمد أحمد، صاحبي ، الطاهر ، الصالح ، محمد عالي ، محمد عمر ، وليس له عقب من الذكور وله امرأة واحدة هي أمّ أبناء (كَلُ إنكومن ).

#### ومن ذريتهم على سبيل المثال لا الحصر:

١- من أبناء محمد أحمد: أبناء سيدي محمد ، وأبناء المهدي في الصحراء وأبناء
 عبدالله صالح ( صولحا ) في المملكة وأبناء ( همن ) في الصحراء وليبيا.

٢- من أبناء صَاحْبِي: أبناء يوسف وأبناء سيدي أحمد ومنهم أبناء الزبير وأبناء عبد الله (أبلل) ، ومنهم أبناء الشيخ الحسين بن محمود بن حوّى بن محمد أحمد بن صاحبي ومنهم أبناء محمدأحمد الملقب(حنداحّا) -والد جدتي لأبي - بن محمد بن الحاج بن صاحبي بن محمد بن الشيخ عبدالله، وهذا الفخذ منهم أخوال أبي ، ومنهم أبناء محمد (هنكو) ومحمد إبراهيم.

٣- من أبناء الطاهر: أبناء (حمامو) محمد الهادي وأكحتي ومحمدٌ وأبناء الزّيد.

٤- من أبناء الصالح: أبناء (إنتحنا) وابنه الشيخ عبدالله مشهور بمعرفة مواقع المياه الجوفية ، ومنهم أبناء (معلى) والحسن وأبناء (حنتلو) ومحمد المبارك (بالك).

٥- من أبناء محمد عالي: أبناء محمد (حتّافا) و أبناء المنذر بن مكاوى.

سابعا: الشيخ عبد الرحمن (أمّاحا) بن الشيخ الحاج عبد الله (بلة) ، ليس له عقب.

ثامنا : أبناء الشيخ عثمان بن الشيخ الحاج عبدالله (بلة):

وهم أكثر أبناء الشيخ الحاج عبدالله عددا ،و كانت مشيخة الأنصار الشرقيين فيهم قبل لجوء المستعمر الفرنسي لسياسة تفريق وتمزيق القبائل ووضع مندوب عن كل مجموعة من القبيلة الواحدة لاتصل إلى الفخذ وإلغاء دور مشايخ القبائل وجعله في حكام المناطق والمحافظات وقد سار على ذلك من جاء بعدهم من الحكومات التي استقلت من فرنسا ، ويقتصر دور هؤلاء المندوبين على جمع الضرائب من الناس .

وينتشرون كبقية إخوانهم في: الجزائر،والمملكة العربية السعودية وليبيا ومالي وموريتانيا والنيجر ومنهم من تخرج من الجامعات السعودية وعمل في مجال التدريس والإعلام، ولعثمان بن الشيخ الحاج عبدالله بن قطب خمسة من الأبناء ولكل واحد من الخمسة ذرية معروفة وهم: - أحمد (إيحا)، محمد الأمين (حلاي)، الطاهر، حماد، عبدالرحمن (حنا) ومن ذريتهم على سبيل المثال لا الحصر: -

١- من أبناء أحمد بن عثمان (إيحا): أبناء إبراهيم (إنتبرهيم) أكحتى وموسى ، وأبناء محمد المصطفى بن محمد (حدتا).

Y- من أبناء محمد الأمين بن عثمان (حلّي): أبناء محمد الفقي (الفقي) وهم مشهورون بلقب آل الشيخ ،فجدهم محمد الفقي عالم ورع زاهد وضع له القبول والهيبة عند الآخرين ،وأشهر ذريته آل عبد الرحمن ومنهم العلامة السلفي الشيخ:عبد الحميد بن عبد الرحمن -مترجم له-، وآل الشيخ عبد القادر ومنهم الشيخ عمر بن عبد القادر -رحمه الله- وهومن أوائل من أنشأ مدرسة نظامية في روض النعاج (إيبنغ) شمال (زرهو)على نهر النيجر خرجت أجيالا نفع الله بها ولا تزال هذه المدرسة قائمة بجهوده وجهود أهل الخير -مترجم له ،ولأخيه الشيخ عثمان-ومن أحفاد الشيخ عبدالقادر صديقنا الشيخ الدكتور /عكرمة بن أبي بكر بن عبدالقادر الأنصاري أباعماد ،ومنهم أبناء الشيخ

عبد الملك بن سيدي أحمد بن محمد الفقي والد الشيخ الفاضل الورع محمد عمر والمهندس محمد والأستاذ بدر الدين ،ومن ذرية الفقي: محمد بن إبراهيم بن الزبير بن محمد الفقي بن حلاي بن عثمان والد الأستاذ الفاضل والصديق الوفي عبدالله بن محمد إبراهيم أبو عبد الحكيم، و من أبناء (حلاي) :أبناء المنذر ومن ذريته محمد المختار بن أنس وأبناء موسى وأبناء الولي ، ومنهم أبناء محمد صالح (مَسًالح) ومحمد الخير (حديل) وأبناؤه موجودون في ليبيا وله في المملكة (المبارك وابنه) ، والصادق ومما وهما في الصحراء ، وأبناء الطيّب ومنهم أبناء الشيخ حذيفة وهو من أعيانهم عالم تقي ورع زاهد ومصلح كبير ،مشهور بإقامة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في أبنائه وحيه،ومن أبناء الطيب أيضا :الصادق ،وعبد الرحمن ، و من أبناء حلاي :أبناء ومحمد المنتار (حمّال) شيخ الأنصار الشرقيين في زمانه ،وأبناء محمد صالح (مسسا) ،ومنهم في الصحراء أبناء محمد الحسن ، وأبناء عبد الرحمن بن محمد المولود ، وأبناء محمد المختار (حمّا ) ومنهم أبناء نوح و الأستاذ موسى محمد مؤبناء علي سيدي محمد ،وأبناء حبيب الله ، ومنهم أبناء نوح و الأستاذ موسى محمد أبو أحمد المحوفى المعروف.

٣- من أبناء الطاهر: أبناء محمد الهادي ومنهم في المملكة المربي الفاضل الأستاذ عبد الباقي بن محمد والد الشاعر والأديب الأستاذ صديق بن عبد الباقي مؤلف كتاب الشعر الأنصاري مع الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري ، ومن أبناء الطاهر: أبناء عبد الله الملقب(بلالي) بن محمد المبارك ولهم في الصحراء أبناء محمد بن أحمد.

٤- من أبناء حماد : أبناء محمد (أمّولى) ومنهم أبناء عبد الله (أبلل) والشيخ النّسابة محمد (دوّي).

٥- من أبناء عبدالرحمن (حنا): - وهو أصغر أبناء عثمان: منهم أبناء الشيخ محمد (حما) بن صالح (ودسًا) من أعيان ووجهاء أبناء الحاج عبد الله، والد الأديب والكاتب المشهور سعادة الأستاذ عبد الرحمن بن محمد الأنصاري، وأبناؤه: ياسر وأحمد وأسامة وسلمان ورفيدة وليلى ، وللشيخ محمد (حما) أيضا: الأستاذ سعيد الرحالة المعروف، وإبراهيم،

والشيخ الداعية خالد بن محمد الأنصاري صاحب المؤلفات المطبوعة النافعة والداعية المشهور ،وله أيضا حمزة وعبدالعزيز.

ومن أبناء عبدالرحمن (حنا) :أبناء حوّدتي وأبناء الولي وأبناء إبراهيم ( إبْلاً )

وأبناء أسطورة الكرم وحاتم الأنصار من آل نافع في زمانه الشيخ: عبد السلام بن المصطفى (ممّاتن) بن محمد (حمي) بن عبدالرحمن (حنا) بن عثمان، المشهور في بلاد تمبكتو بالكرم والسخاء والضيافة، وتروى له قصص في ذلك مشابهة تماما للقصص التي نقرؤها عن حاتم الطائي، من أعجبها استضافته للذئاب وإكرامها، بتقديم الذبائح لها،وإشباعها لحما ..!!إلخ

ومن الموجودين من أبناء الشيخ عثمان بن الشيخ الحاج عبد الله في المملكة العربية السعودية على سبيل المثال: الشيخ محمد بن صالح (ودسا) وأبناؤه وهو من كبار أعيانهم -رحمه الله-وهو والد أستاذنا وصديقنا الأوفى الشيخ/عبدالرحمن أباياسر عميد الأسرة،وأخيه الشيخ خالد أباعاصم -مترجم لهما-،والأستاذ سعيد وابراهيم وحمزة وعبدالعزيز، والأستاذ عبد الباقى بن محمد وأبناؤه، ومنهم صديقنا وزميلنا الأديب والشاعر /صديق أبا أسامة،مؤلف كتاب:الشعر الأنصاري في مراحله الثلاث،مع الشيخ أحمد بن عبدالله الأنصاري، والشيخ عبدالباقي من أعيانهم أيضا ، مشهور بجهوده الدعوية والتربوية، ومجلسه العامر من ديوانيات آل نافع المشهورة بالكرم والإيثار ، ومنهم صديقنا وزميلنا الناشط الاجتماعي والشاعر والأديب الشيخ محمد أبوحيدر ،ومنهم محمد بن نوح وإخوانه-رحمه الله- ، والعم مبارك وأبناؤه-رحمه الله- والأستاذ الصحفى المعروف: موسى بن محمد أحمد بن حبيب الله -رحمه الله- وأبناؤه، وأبناء الشيخ حذيفة وهو أحد أعيانهم ، عالم ،زاهد ،مصلح ،كبير ،تميزت ذريته بالصلاح وبالمحافظة على حفظ كتاب الله بإتقان، والبعد عن الشهوات والشبهات والفتن، ومن أحفاده صديقنا الصحفى والإعلامي المميز ،والأستاذ الجامعي/مصطفى أبا سهيل، ومن أبناء الشيخ عثمان بن الشيخ الحاج عبدالله:أبناء الشيخ محمد صالح ( ماسا ) -رحمه الله- وهو من أكبر أعيانهم وكان عالما ثريا سخيا مصلحا مطاعا في قومه،ومن أحفاده الصحفيان:عبدالرحمن بن مصطفى الأنصاري أباجابر ،ومعاوية بن عبدالفتاح الأنصاري ،وغيرهم كثير ،ورحم الله من مات منهم ، وبارك في أعمار من بقي منهم . عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

# ثانيا: الأنصار من أهل السوق (أصل تسمية السوقي)

اسم السوق يطلق في الأصل على مدينة [تدمكت] قرب مدينة كدال في شمال شرق مالي، وكانت هذه المدينة ملتقى الرفاق من الشمال إلى الجنوب ومن أغدس في العصور القديمة وسجلماسة وغانا وغدامس ، وبقيت مدينة السوق [تدمكت] قرونا مشهورة بالفضل والعلم وتمسك أهلها بالسنة وكان الإسلام قد وصل إلى شمال إفريقيا في القرن الأول الهجري وهذا هو المقرر لديهم، وقد اعتنقوا الإسلام من دون قتال ومن أشهر من أوصل الإسلام إلى هناك جماعات من الشرفاء (أهل البيت) والأنصار، وقد بقى بعضهم في هذه البلاد منذ ذلك الوقت إلى اليوم ؛ فاندمجوا مع أهل البلاد الأصليين من البربروخالطوهم مناكحهم فتزاوجواوتوالدوا وبقيت هذه المدينة قرونا كذلك، ثم خربت المدينة (السوق) ، ويزعم الناس أن [سون على] أمير سونغاي في زمنه هو الذي خربها ؟ ولكن الذي اطلعت عليه ـ والكلام للشيخ العتيق الذي أخذت منه كل هذه المعلومات عن السوقيين كواحد من علمائهم وكبار السن فيهم الذين يعدون مرجعا لا بديل عنه في مثل هذه الدراسات ـ أنه إنما فعل ذلك بتمبكتو! والظاهر أن السبب في ذلك يعود إلى انقطاع الحركة التجارية عنها فهاجر الناس مع بقاء آثارها موجودة إلى اليوم ، وكثير من القبائل الساكنة هناك الآن رفضوا التعلم واشتغلوا بالرعى فزال عنهم اسم السوقى وبقى لقبا على المتعلم وعلى من أسست المدينة من أجله.

# (نسب السوقيين)

ينقسم السوقيين باعتبار النسب إلى أشراف وأنصار، فالشرفاء منهم بعضهم ينتسب إلى إبراهيم الدغوغي من ذرية إدريس بن عبدالله بن الحسن بن الحسن بن على بن أبي طالب ، ومنهم من ينتسب إلى الشرافة من طريق محمد المختارالمعروف باسم [أيتًا] (Ayitta) ومنهم من ينتسب إلى عبدالله بن عبدالله الأدرأ.وأما الأنصار منهم فقسمان منهم من ينتسب إلى يعقوب الأنصاري ، ومنهم من ينتسب إلى أبي أيوب الأنصاري ، والمنتسبون إلى الأول حى بنى [إدَّ إنْ تَكَرِنْقَاتْ] وأهل تكيرتين (Tikeraten) وأما الأول ـ إدا إن تكرنقات ـ فمن أولاده جد (إجدش) في منكا، وكل تكرنقات في بورم ومنهم أهل عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

تِنَقَّىنا (Tinaqasa) في أعمال تَغَارُسْتْ Rharous وهُدَّارِي ومنهم جد (الشيوخَنْ) ، وأما أهل السوق من سلالة أبى أيوب الأنصاري وهم المشهورون في صحراء أزواد بأهل ( لام ألف ) وهو صورة الوسم الذي يسمون به مواشيهم، وجدير بالإشارة أنه ليس كل السوقيين من الأنصار نسبا بل منهم من كان انتسابه بالولاء أو الحلف أو المصاهرة أوالمجاورة، ومنهم الأشراف كما سبق، ومنهم من البربر أو الطوارق إذ إن الاسم في الأساس يطلق على مدينة تدمكت وبالتالي ينسحب على كل سكانها من العرب وغيرهم من السود والعجم ، ومن هذه العشيرة من الأنصار السوقيين كثير من العلماء والشعراء والأدباء منهم الأديب الشاعر المحمود بن يحيى الأنصاري الأيوبي، ويقول في مدح قومه من الأنصار السوقيين ـ قال الشيخ العتيق: وقد شهدت له وشهد له كل من يعرفهم أنه ما غلا في شيء من أوصافهم بل جاء بها على وجه التحقيق :

> وعصابة ينميهم أيوب بتواتر متقادم منسوب حازت فضائل نشرها مطلوب نبلاء كل منهم مندوب نصر وإيواء هوى مغلوب وتحمل ومجاور محبوب رغم الخصاصة تالد موهوب وقرابة يقتادها تقريب كلا ، سواء أهيب ومهيب یا هییء مالی خاطب مخطوب لله جل فطالب مطلوب

لله قوم جدهم يعقوب أصلان للأنصار كل منهما ولكل فصل منهما ذرية همْ من همُ قوم أفاضل قادة ورثوا المفاخر واقتفوا آباءهم علم تراثي وعز ثابت وسخاوة رسخت وإيثارعلي وصداقة مما يربب بربئة وطلاقة وبشاشة لا هيبة خطبتهم العليا وهم خطابها سيماهم التعليم بعد تعلم

وفي نسبهم إلى أبي أيوب الأنصاري يقول شاعرهم محمدُ بن محمد الصالح الأنصاري المكنى بابن تانا:

> وإن سألت عنى باسمي وتكنيتي ونسبتي فأبو أيوب منتسبي واسمى محمدُ وابن تانا تكنيتي والدال في اسمى ذات الضم ثم إذا وفهت بالصالح المجزوم آخره

إمّا رغبت إلى التعريف باللقب ما سمت أوله فتحا إلى العقب مركبا لهما فذلك اسم أبي

وهؤلاء هم رهط فضيلة الشيخ العلامة إسماعيل بن محمد بن ماحي الأنصاري رحمه الله ، ولأهل لام ألف أقسام منها (كل تَبُوْرَغْتُ) ، و(كل تَجَلاَلْتُ) وجماعة من أهل (تِكِيرَتِينْ) ومنهم أهل بيت مع (كَلْ تَمُوكَسِينْ) kal-tamoukasen ومنهم أهل بيت مع (كَلْ تَمُوكَسِينْ) .

وغالب الأنصار من هاتين العشيرتين (اليعقوبين والأيوبين) رجع إلى المملكة العربية السعودية قبل توحيدها ومنهم من علماء المدينة المشاهير العلاّمة المحدث سماحة الشيخ حماد بن محمد الأنصاري من حي إجدش و فضيلة الشيخ محمد الطيب الأنصاري من حي ملخيا، وفضيلة الشيخ العلامة إسماعيل بن محمد الأنصارى من أهل لام ألف ،والأديب الكبير الأستاذ عبد القدوس الأنصاري من حي ملخيا و من كبار رواد الأدب والصحافة في المملكة ومجلة المنهل الشامخة دليل على أثره في النهضة الثقافية والأدبية في المملكة العربية السعودية والعالم العربي .

وقبيلة (السوقيين) من الأنصار عموما من أهل العلم، فيندر منهم من لا يشتغل بالعلم و البحث عن المعرفة، وقد خرجت كثيرا من العلماء الجهابذة الذين لا يسبر غورهم في العلم الشرعي والأدب واللغة، ومن الشرفاء على سبيل المثال في الصحراء فضيلة الشيخ (أنارا) الذي اغتاله جيش جمهورية مالى مع جمع من طلابه وهو من الشرفاء الدغوغيين، ومنهم الشيخ محمد العتيق بن الشيخ سعدالدين بن عمار من شرفاء تجلالت وغيره، وقد قابلته أثناء زيارته لنا في الرياض في شوال ١١٨ ه، وأخذت منه هذه المعلومات، ولدي ترجمة له بخط يده كنت عازما على إدراجها ضمن مبحث تراجم الأعلام ؛ غير أني تنبهت إلى عدم مناسبتها للمقام حيث إن البحث كله عن بقايا الأنصار، والشيخ العتيق من السوقيين الشرفاء كما سبق ، ولعل مناسبة بحث آخر تأتي شاملة للأنصار والأشراف فنورد ترجمة الشيخ من خلالها إن شاء الله .

## أماكن سكني السوقيين في مالي والنيجر

يقول الشيخ العتيق: وقبائل السوقيين كثيرة بعضها في منكا وبعضها في آنْسَنْغُو وبعضها في غاو، وبعضها في عاو، وبعضها في برم وبعضها في قوسي وبعضها في النيجر ومنهم من كان في أعمال أيرو، وبنكاري في أعمال تيرا في النيجر وكثير منهم في أرض تغارست وتمبكتو وفي جميع قبائلهم علماء قديما وحديثا .

#### القضاء عند السوقيين

غالبية قبائل السوقيين لديهم مساجد يدرسون فيها ولبعضهم أتباع من الموالي والحلفاء والمجاورين ، وفي بعض أحيائهم القضاء وهم ينقسمون بين منطقتي تمبكتو وغاو ، ولما قامت دولة بني كاردنا ( من طوارق إموشاغ) جد إولمدن ، الذين في منكا تبعه كثير من قبائل السوقيين وبقي بعضهم في تمبكتو ، أما الذين يجاورون بني كاردنا ففيهم يكون قاضي القضاة ، الذي يشرف على من يتولى القضاء في الأحياء التابعة لبني كاردنا كلها ، وقاضي القضاة في أيامهم هو : محمد البشير بن إمد من ذرية محمد بن يوسف المعروف باسم : إدا إن تكرنقات، وتسلسل القضاء في أبناء محمد البشير عن القضاء العام على جميع أهل الإمارة وفي غيره من الأحياء قضاة كثيرون منهم من يستقل بإنفاذ الفتاوى دون مشاورة قاضي القضاة ، ومنهم من إذا أفتى نظر قاضي القضاة في فتواهم إن شاء أمضاها وإن شاء ردها ، هذا هو حال حالة القضاء عند السوقيين قبل دخول الفرنسيين للبلاد ؛ أما بعد دخول الفرنسيين فكل عالم نفذ قوله دون التقيد وزالت سيطرة القضاة .

ومن أهل المساجدالسوقيون الذين لا يتعرض لهم قاضي القضاة لرد قولهم بل يشاورهم ويستشيرهم ويرسل لهم بعض الأسئلة للرد عليها جماعة (كل تجلالت) وهؤلاء هم قوم الشيخ العتيق المتحدث هنا ، وكذلك (كل تبورغت) و (كل تكيرتين) ، وكثير من قبائل السوقيين لهم مثل هذا من الاستقلال بأمور من يجاورهم من بقية القبائل فيما يخص القضاء والفتاوى .

فيما يتعلق بنسب السوقيين أكد لي الشيخ العتيق غير مرة أنه لا يعرف من ينتسب إلى الأنصار من السوقيين غير ما ذكر وقال: هؤلاء هم الذين وقفت على سلاسلهم النسبية في الخطوط القديمة وينتسب إليهم كثير من السوقيين سوى هؤلاء لم أقف على سلاسلهم النسبية .

### من أسباب شتات آل نافع وضعف أحوالهم في الوقت الحاضر

إن المتأمل لبقايا هذه الأسرة المتشتتة يجد أن نزوجها عن عمقها الاستراتيجي، وتوغلها في الصحراء بحثا عن المراعي الخصبة ومصادر المياه، في مرحلة من مراحل انتقالهم، ثم تلت هذه المرحلة تبعات الحرب الطاحنة التي خاضها الجزائريون ضد المستعمر الفرنسي، التي أدت إلى بقاء بعضهم في المراعي والآبار التي في الصحراء الجزائرية الغربية، مما جعلهم ضمن المجتمعات المنسية لدى السلطات الجديدة في الجزائر وليبيا والمغرب وموريتانيا، ويضاف إلى ذلك عوامل الجفاف والفقر والضياع والحرمان والأثرة ، كل ذلك قد أثر فيها كما أثر غيره من العوامل في تقاليدها وقيمها والأسس التي ورثها الآباء عن الأجداد ، و التي بها فتحوا شمال إفريقيا إلى الأندلس حتى إذا دب الضعف في كيان الأمة الإسلامية وسقطت الأندلس ورجعوا إلى فاس، ثم تلمسان، ثم الصحراء الكبرى، وتحديدا المحطات التالية منها: آدرار، ثم توات، ثم عين صالح، ثم آولف ثم برج باجي مختار، ثم آهقار، ثم آيير، ثم أروان، ثم تنبكتو ؛ فحفروا الآبار ونشروا العلم النافع ، و جلسوا للتدريس وتفرغوا للعلم، وكافحوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله دفاعاً عن دينهم وأعراضهم وأموالهم من لصوص تلك الصحراء الذين دأبوا على نهب الأموال وهتك دينهم وأعراضهم وأموالهم من لصوص تلك الصحراء الذين دأبوا على نهب الأموال وهتك الأعراض بالإغارة على النساء و الأطفال الأبرياء .

فتصدت لهم تلك الكوكبة من أبناء الشيخ نافع الأنصاري الخزرجي وبقية إخوانهم من الأنصار والأشراف وغيرهم حتى طهروا منهم تلك الصحراء حيث ظلت آمنة مطمئنة إلى أن جاءها ملاحدة فرنسا المستعمرون، فدخلوا معهم صراعا مريرا وطويلا لرفضهم التفاهم مع الكفر وما جاء به من تعليم وتجنيد فظلوا في عزلة جعلت ملاحدة فرنسا يستبدلون بهم غيرهم ممن يطيعون أمرهم و يسيرون على أهوائهم من الذين أقبلوا عليهم و مدوا لهم أيديهم فتعلموا الفرنسية وتوزعوا في القطاعات العسكرية والحكومية المختلفة إلى أن نادوا بالاستقلال ، فاستقلت تلك البلاد ،بعد اقتطاعها وفصلها عن عمقها الاستراتيجي والتاريخي والثقافي والمتمثل في الجزائر وليبيا والمغرب،وبعد إعدادهم لخلفائهم في المنطقة ،وضمانهم أن يكونوا فرنسيين أكثر من الفرنسيين،كما هو شأن أذناب الاستعمار وعملائه في المستعمرات ..وقد نال زعماء تلك القبيلة المخلصين من الإجحاف والإهانة على أيدي الفرنسيين بلاء كبيرا حيث رفضوا السلم معهم وأبوا أن

يوقعوا معهم أية معاهدة للسلام إلى أن خرج أولئك الغاصبين من البلاد (۱) وقد اقتطعوا بعض مناطقهم من عمقهم الاستراتيجي وأضافوها لخلفائهم في السودان الغربي،أو ما عرف لاحقا بمالي، واستقلت بزعامة أذنابهم وحكامهم و كانت الدولة الأولى في مالي شيوعية، نالت كثيراً من العلماء والشيوخ بالتعذيب والإعدام،ومارست حصارا اقتصاديا خانقا على سكان الصحراء،ومنعتهم من شراء الطعام والحبوب،وصادرت أموالهم وأنعامهم..، إلى أن استولى الرئيس موسى تراوري على مقاليد الحكم فيها فقضى على الشيوعية والشيوعيين وفك أسر العلماء والشيوخ، وظل الناس في أمن وأمان مطمئنين الشيوعية والشيوعيين وحرمان الاقتصادي والتجويع والتهجير التي اتخذت ضد الإنسان الأبيض الصحراوي، وحرمان مناطقهم من أبسط مشاريع التنمية والبنية التحتية ، وكذلك بعض المناوشات التي لم تزل هذه الأسرة تتعرض لها من قبل بعض القبائل هناك ، فكما هو معروف عن الصحراويين حيث تنتشر قبائل مشتهرة بالإغارة والغزو بين حين وآخر لهب الأموال، ولم تخل كذلك من رد بعض العناصر المنتقمة والتي تنبش الحوادث الماضية وتثير الفتن و عنصريات قبلية ، فكانت هذه القبيلة تتصدى لأية إغارة من هذا القبيل ، و تتحاشى القتال مع المسلمين إلا في حالة الدفاع عن النفس،ورد الصائل، أو القبيل ، و تتحاشى القتال مع المسلمين إلا في حالة الدفاع عن النفس،ورد الصائل، أو عالة ولظر وفض السلم وإعلان الحرب ضدهم.

وكانت ظروف الناس من الناحية الاقتصادية على أحسن حال وكان مصدر رزقهم الرئيس يعتمد على الأنعام كالإبل والبقر والغنم متنقلين بها في أرجاء تلك الصحراء حيث يتوفر الماء والعشب في الحدود التي رسمت لكل قبيلة ، إذ خصص لكل قبيلة مراعي وآبار لا يحق لها أن ترعى في غيرها.

وكانت قطعان الإبل والبقر والغنم بالألوف وكان الخير منتشرا والجميع يعيش حياة بدائية متواضعة في عرف الناس الآن ،ولكنها في ذلك الزمن تعد من أرقى وأسعد أيام الإنسان في تلك البلاد.

وبعد التوسع والانتشار في الصحراء وزيادة النمو السكاني ، انقسمت تلك الأسرة إلى عناصر متعددة ، فتفرقوا في تلك الصحراء وصار هناك أنصار شرقيون وأنصار غربيون، بعد أن كانوا يدا واحدة وكان لهم شيخ واحد ، فصار لكل قسم شيخ؛ بل انقسم

<sup>(1)</sup> انظر كنته الشرقيون لبول مارتي صه.

الغربيون والشرقيون إلى عدة بيوت لكل بيت مندوب يمثله في الحكومة ،وبهذا انتشرت روح الإستقلال عن شيوخ القبيلة لدى بعض الناس وانخرط آخرون في سلك الحكومة المالية الفرنسية والتعليم الفرنسي، وذلك مما كان قبل من قبيل الكفر ولا يقبل به أحد،وجاء في سياق سياسة الاحتواء وشراء الذمم ،ومبدأ فرق تسد،وهو مبدأ أساس للاستعمار الفرنسي الخبيث.

وبعد استقلال مالي عن فرنسا مارس أذناب المستعمر الذين استخلفهم من بعده، أبشع ألوان حروب التمييز العنصري والإبادة الجماعية والتجهيل والتهجير والتجويع والحصار الاقتصادي ..ضد العرب والطوارق..!

ومن هنا وقبل الجفاف كانت هذه الفرقة عاملا من عوامل ضعف هذه الأسرة ،ومن هنا أيضا عرف عندنا بعض الناس الذين يتهاونون في الصلاة ، والذين يتحايلون في أداء الزكاة، ووجد من يتساهلون في المال الحرام ، وقل الحياء عند بعضهم كما قل عندهم احترام العلماء ، وتوقير الكبار وتمرد آخرون على شيوخ القبائل، فقلت هيبتهم ولم تعد لهم كلمة مسموعة ، وانتشرت بعض البدع والخرافات وصارت الحكومة العلمانية (الفرنسية) ملجأ كل من لديه مشكلة ومحل القصد عند النزاع(۱) ... الخ.

بعد أن كان العلماء وشيوخ القبيلة محل القصد لفض النزاعات وحل المشكلات والإصلاح بين الناس ،وأرى أن هذه الأسباب وهذه العوامل مجتمعة هي التي تسببت بعد الله في انقطاع المطر ومجيء الجدب والجفاف ، وكان ذلك عام ١٩٧٢م ، حيث كان الشخص من هؤلاء يقف أمام ألوف الأنعام إلى أن تموت أمامه طرفة عين ،وأحيانا مع توفر الماء والعشب لبعضها، فمات خلق كثير جوعا وعطشا وضاع آخرون ، واندفع آخرون عائدين إلى أوطانهم الأصلية في الجزائر وليبيا وموريتانيا والمغرب،واندفع آخرون مهاجرين ولاجئين إلى بعض الدول مثل : بوركينا فاسو،والنيجر ونيجيريا والسودان والمملكة العربية السعودية.

ومنذ عام ١٩٧٢م (٢) إلى اليوم لم تزل الرحلات متتابعة إلى المملكة العربية السعودية، والجزائر، وليبيا، والمملكة المغربية، وموريتانيا؛ لتقدير تلك الدول للظروف القاسية

<sup>(1)</sup> انظر كنتة الشرقيون بول مارتي صه .

<sup>(2)</sup> الرحلات إلى المملكة العربية السعودية بدأت منذ عهد الملك عبد العزيز رحمه الله ولكن بشكل متقطع ،ومن عام ٢٠١٨م توقفت كافة التسهيلات التي كانوا يتمتعون بهافي السعودية ،مما أجبر بعضهم على العودة إلى مالي ودول المغرب العربي.

التي مرت بها هذه الأسرة،ومن في مثل حالها من سكان الصحراء الجزائرية،باعتبار تلك الدول عمقهم الثقافي والجغرافي والتاريخي، وباعتبارهم عائدين منسيين ، ومهاجرين ولاجئين؛ نظرا للواقع الأليم الذي يعيشونه في تلك الصحراء بعد الحدود الجغرافية الجديدة ،والجفاف وضنك العيش ،وفتك المجاعة وانتشار الأمراض ،بعد دفن فرنسا للنفايات النووية،وإجرائها للتجارب النووية، في الصحراء، مع ظلم الحكومات واحتقارها لهم بعد فقدهم عزهم وموارد رزقهم ، والتمييز العنصري الذي يمارس ضدهم من قبل حكومة مالى تحديدا، ومنع وصول الإمدادات الإغاثية لهم ولغيرهم من القبائل الصحراوية التي لم تكن أحسن حالا من هذه الأسرة،وبعد تولى الرئيس الموفق والمسدد فخامة الرئيس المجاهد والمناضل: عبدالعزيز بوتفليقة رحمه الله الملقب عبدالقادر المالي- أعاد الاعتبار ،والحقوق، لجزء مهم من الشعب الجزائري المهمش والمنسي! الذي اقتطع الاستعمار الفرنسي جزءا من أرضهم ومنحه لمالي، في الجنوب الجزائري، وحري بمثله أن يرد الحق والاعتبار لأهل الجنوب ،وأن يعرف لأهل الفضل فضلهم،حيث كان فخامته على رأس كتائب العرب والطوارق المتطوعين للجهاد المقدس لتحرير الجزائر من الاستعمار الفرنسي من مناطق متفرقة جنوب الجزائر هي اليوم ضمن دولة مالي مثل: مناطق تمبكتو وكدال وغاوو وتودني،وكان يشرف بنفسه،على جمع التبرعات،وتسجيل المتطوعين وتدريبهم، وارسالهم لساحات الجهاد،وارتوت أرض الجزائر بدماء شهدائهم،واحتوت أجسادهم الطاهرة،فمهما قدمت لهم حكومات الجزائر المتعاقبة،يكون استحقاقا شرعيا، لا هبة ولا منحة، ولن يفي بحقهم.

وكان توغلهم في الصحراء، مع محافظتهم الشديدة على نسبهم كجزء من دينهم وشخصياتهم وهوياتهم، بالإضافة إلى سبب جوهري وهو البحث عن المراعي الخصبة ومصادر المياه، في مرحلة من مراحل انتقالهم، ثم تلت هذه المرحلة تبعات الجهاد المقدس الذي خاضه الجزائريون ضد المحتل الفرنسي بكل بسالة وشجاعة نادرة، وكانوا ضمن الثوار والمجاهدين الذين قاوموا المحتل بشجاعة وشراسة ضمن صفوف المجاهد الشيخ أحمد بن المختار الملقب (آمود) قائد مقاومة التوارق في الصحراء الجزائرية فكان ، أول اصطدام بالفرنسيين عام ١٨٨١م واستمرت المقاومة حتى عام ١٩١٣م ، وما تلا ذلك من حرب طاحنة قام فيها أبناء البلاد بمقاومة المحتل الفرنسي الذي قام بشتى أنواع الجرائم البشعة والمروعة من صنوف القتل والقمع لساكنة المنطقة، والتي أدت إلى بقاء بعضهم

في المراعي ،بجوار الآبار التي في الصحراء الجزائرية الغربية والجنوبية،مما جعلهم ضمن المجتمعات المنسية لدى السلطات الجديدة في الجزائر، ولشدة مقاومتهم للمحتل الفرنسي قامت فرنسا بعمل التجارب النووية ودفن نفاياتها النووية في مناطقهم بالصحراء الجزائرية،وما تسببت فيه من الجفاف والتصحر، وانتشار الأمراض والأوبئة والإبادة الجماعية للكثير من أهل الجنوب الكبير ،فكانت تلك الجريمة المروعة التي ارتكبها المحتل الفرنسي، سببا لانتشار بعضهم في عموم الصحراء ،وتركهم لمناطقهم ،وسببا لهجرة بعضهم إلى المملكة العربية السعودية قبل استقلال الجزائر لمجاورة الحرمين الشريفين. ونتيجة لهذه المأساة الأليمة التي سبقت الإشارة إليها، تمزقت الأسر والعائلات وتهدمت البنية الإجتماعية وانهارت الطبقات ،فعاد معظم الصحراويين لعمقهم الاستراتيجي في الدول المغاربية ،واستقروا فيها إلا أنه بقيت هناك أسر تعيش في الصحراء مفضلة الموت تحت خيامها من التعامل مع النصاري أو الانتقال من مرابع صباها وآبار أجدادها. (۱)

(1) انظر د. محمد سعيد القشاط في التوارق عرب الصحراء الكبرى ص٢٦٦ وما بعدها .



#### من معاناة هذه العشيرة قديما وحديثا

173

مع كل ما سبق فإن قبيلة الأنصار بشكل عام، وأسرة آل نافع الأنصاري منهم تعاني قديما ولا زالت تعانى من عدة أمور أهمها:

1- الإضطهاد والأثرة التي نالتهم في عهد يزيد بن معاوية عندما رفض بعض الأنصار بيعته لمخالفتها لما اتفق عليه الحسن بن علي رضي الله عنهما ومعاوية بن أبى سفيان رضي الله عنه عندما تنازل له الأول عن الخلافة ،واستمرت في جميع أجيالهم وأسرهم مصداقا لحديث المصطفى صلى الله عليه وآله وسلم ،فيما عدا عهد الخلفاء الراشدين والخليفة الأموي عمر بن عبد العزيز رضى عنهم أجمعين .

٢- عدم استقرار جلهم منذ سقوط الأندلس وحتى الآن.

٣- انقطاعهم بعضهم عن بقية إخوانهم العرب حيث حرموا من ثقافتهم أو كادوا.

٤- الغربة في بعض البلاد لعدم الاعتراف بهم كأهل بلاد أصليين وخصوصا في مالى، وإنما كضيوف مهاجرين أو غزاة مغتصبين!.

٥- كثرة الفقر المنسى -عياذا بالله - وسوء الحظ أو قلة التوفيق ( الأثرة ) .

٦- التشتت في أنحاء البلاد العربية ، فمعظمهم في الجزائر ،والمملكة العربية السعودية،
 وليبيا، والمغرب،وموريتانيا ومالى ،وأفراد متوزعون بين باقى الدول العربية،والإفريقية.

٧- التفرقة العنصرية التي تمارسها حكومة مالي وغيرها ضدهم نظرا لجنسهم
 وأصلهم العربي العربق.

٨- أنهم بأصلهم العربيق وجنسهم وثقافتهم العربية وانتمائهم إلى الجزيرة العربية يعدون غرباء حتى في الدول الإفريقية ،وانتماء بعضهم إلى جمهورية مالي جعلهم غرباء حتى في الدول العربية فكانوا كما قال شاعرهم الكبير أحمد بن عبدالله الأنصاري :

فكل بلاد قد رمتهم لأختها كتائهة جرباء تعدي السوائما

وقوله:

وفي كل البلاد لهم غريب تصارعه المهانة و الشقاء

وقوله:

فكانوا كشاة في القطيع غريبة تخاتلها هذي وتلكم تقاتل

وقال الدكتور: محمد المولود أبونبيل الأنصاري:

سلاما على الأنصار من آل نافع فأنتم هداة الخير قدما وحاضرا رفعتم لواء العلم منذ بزوغه فنلتم جوار المصطفى حين جاءكم

أحييكمو في كل قفر وسبسب بكم تزدهي الأقوام في كل مرقب وجاهدتمو كفرا بقرية يثرب وسماكم الأنصار أبناء يعرب

9- نتج عما سبق: عهد الشتات والتنقل وعدم الاستقرار ،بعد فصل منطقتهم عن عمقها الاستراتيجي والجغرافي والتاريخي والثقافي،وهو بلاد المغرب العربي ،واقتطاع مناطق تنقلهم ورعيهم،وضمها لجمهورية مالى بعد سايكس بيكو، مع انعدام الروابط العرقية والثقافية والجغرافية،مع كون موطنهم الأصلى،الجزيرة العربية،والمدينة المنورة، مما جعلهم يعودون إلى المملكة العربية السعودية منذ وقت مبكر و قبل الجفاف؛بل منذ عهد الملك الإمام عبد العزيزين بن عبدالرحمن آل سعود - رحمه الله - ومنذ ذلك الوقت اندمجوا مع إخوانهم السعوديين دون أن يفرق أحد بينهم ، ومن أراد أن يعرف هذه الحقيقة فليبحث عن أحد الأنصار يعيش بين إخوانه السعوديين فإنه لن يستطيع أن يميز بينهما إلا من خلال الأوراق الرسمية فقط، وذلك أن الأنصار يجدون في عميق إيمانهم بأصلهم ولاء وانتماء حقيقيا إلى المملكة العربية السعودية ،وهذا الشعور عام في المسلمين، لما تمثله السعودية بالنسبة لهم من كونها قبلتهم،ومهوى أفئدتهم ومهبط الوحى،وحيث يوجد الحرمان الشريفان، وقبر خير خلق الله حبيبهم المصطفى صلى الله عليه وآله وسلم،وحيث نزول الوحى،وانتشار الإسلام،وأحداث السيرة النبوية الشريفة،وغزواته صلى الله عليه وآله وسلم،وهي أحداث وعوامل إن أدت إلى انجذاب عامة المسلمين نحو السعودية،فهي بالتأكيد جاذبة للأنصار نحو السعودية من باب الأولى؛ لاشتياقهم لمجاورة الحرمين الشربفين؛ولارتباط تلك الأحداث التاربخية بسيرة أجدادهم وتاربخهم العريق، ومواقفهم المشرفة مع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، وهو شعور عام في الأنصار أينما وجدوا، وليس خاصا بالموجودين منهم في السعودية ؛بل تجده حتى في أوساطهم خارج السعودية، وهذا الشعور هو نفس شعور المواطنين السعوديين، إذ إن أحدهم يستغرق مذهولا ومندهشا، وغير مصدق عندما يكتشف من خلال الإقامة أو الجواز أن هذا السعودي الذي يراه أمامه شكلا ومضمونا لا يحمل الجنسية السعودية! مما يجعل بعضهم يشعر بالحرج، وأشد ما يكون هذا الحرج على الأنصاري الذي يعد هذا البلد أصلا له كما قال شاعرهم: بأن الفروع في الأصول لها محل وضعنا عصا الترحال فالأم لا تمل وأن بني عبد العزيز هم الأمل فعادوا إلى الأصل القديم لعلمهم فها نحن في أرض الجزيرة أمنا وأنا بني الأنصار أولى بقومنا

وهذا ما يؤكده سعادة الأستاذ عبد الرحمن بن محمد الأنصاري الكاتب السعودي الكبير في مقال له بعنوان: أبناء الأنصار ومشروع خادم الحرمين - مجلة اليمامة العدد (١١٧٣) - بعد أن بيّن أسباب خروج أنصار رسول الله صلى الله عليه وسلم من المدينة المنورة ثم عقب قائلا: (.. ومهما يكن من أمر فإني بحكم شرف الانتساب إليهم أعرف عنهم خصلة لم تخطئ أيّاً منهم، وهي فيهم إجماع لا شذوذ فيه، سواء أكانوا من أبناء الخليج العربي أو غرب إفريقيا أو المغرب العربي، أو غيرهم.. وهي: ولاؤهم المطلق للمملكة العربية السعودية واعتبار قادتها كما لو كانوا هم أولي أمرهم.. ومن طريف ما يتصل بهذا أنني شهدت حوارًا بين أنصاري (غيرسعودي الجنسية) ومواطن من دولة عربية شقيقة، وكان الأنصاري يدافع فيه عن مواقف قادة المملكة بمثل ما يدافع به عنها أبناؤها فلاحظ محاوره ذلك منبها له على أنه (أي الأنصاري) ليس سعودي الجنسية.. فما كان من الأنصاري إلاّ أن أجابه بقوله: (وما علي أن لا أكون سعودياً عندك وفي الأوراق الرسمية وأنا كذلك عقيدة ومعتقداً عند الله)!

وفي ختام هذا العرض التاريخي الموجز لسيرة الأنصار قديما وحديثا يحسن بنا أن نقف على قصيدة معبّرة وموحية ؛ تروي لنا هذه السيرة بصورة أدبية سلسلة أشد وقعا وأكثر تأثيرا ،وإن القارئ الكريم سيلاحظ أن الشاعر بعد خروج الأنصار من المدينة إلى الآفاق جهادا في سبيل الله وإعلاء لكلمته اقتصر على سرد تاريخ الغالبية التي استقرت في الأندلس وكانوا آخر ملوك الطوائف فيها وهم بنو الأحمر من بني نصر الخزرج ،والذين انتقلوا بعد سقوط الأندلس إلى المغرب العربي وشمال إفريقيا ، وهذا السرد التاريخي لهؤلاء نلحظه واضحا في سائر شعر الشاعر الكبير أحمد بن عبدالله الأنصاري – رحمه الله – والسبب في ذلك واضح ،حيث إن الشاعر من سلالة هذه الفئة التي تلقى تاريخها وسيرتها متواترا أبا عن جد .. ولهذا يعد مصدرا ومرجعا لتاريخهم وننقله بدورنا إلى الأجيال القادمة كما تلقيناه وإليكم القصيدة نختم بها هذا السرد التاريخي وهي بعنوان :

( الأنصار بين الماضي والحاضر )

سل جانب الخيف عن أخبار ليلتنا واستخبر الكتب عن أمجاد ماضينا

تخبرك سيرة خير الخلق عن نفر وسل حديبية عن سر بيعتنا وسل جعرانة عن سهم عصبتنا فإن تناسى بنو الإسلام موقفنا وإن مررت على بدر ستسمعها وسوف يأتي صدى سعد وقولته إنا لمن معشر عند الوغى صبر

كانوا لدعوته في الأرض تمكينا وكيف كنا الأشداء المحا مينا ألم يكن سهمنا خير النبيينا؟ فأرض مكة لا تنسى ليالينا تعيد ذكري أحاديث المفدينا لو خضت بحرا فخوض البحربغربنا عند اللقا صدق زرق عوالينا

176

وقر عينا ولا تخشى المعادينا بهجرة المصطفى شوق المحبينا والحرتين وسل عنا البساتينا عن المئاثر عن أمجاد ماضينا فطيبة النصر لا تنسى أيادينا وسل حنيفة من كنا ومن فينا؟ وكان ساقاه تحت الرمل عرجونا؟ ففتح أمنع حصن كان تمرينا ألااخلصونا تروا غُرًّا ميا مينا؟ حتى توافوا بباب الحصن يعدونا؟ كي لا يشاركهم في الفتح راجونا أرض اليمامة لا تنسى تسامينا عن آل نصر وملك كان ميمونا وإنّ غرناطة لا شك تبكينا من آل نصر نجوم الدهر تحسينا با لشعر والنثر أفذاذ المجيدينا فخر الحضارة إتقانا وتزبينا تبكى بساتينها تبكى الرياحينا فإن حمراءنا في الغرب تطرينا

فسر بنا يا رسول الله وارم بنا وسل قباء عن الأنصار إذ سمعوا سل کل ذرة رمل فی مدینتنا فإن تناسى بنو الإسلام نصرتنا وإن مررت بنجد سل يمامتها من كان يحمل ذاك اليوم رايتنا من قال: ألقوا على الأسوار بازكم؟ من قال حين رأى بالمسلمين وهي فلم تكن لهم إذ ذاك ناهية وأغلقوا بابه من بعد ما دخلوا فإن تناسى بنو الإسلام صولتنا وسل إذا شئت في أرجاء أندلس فإنّ عالمهم لا شك يعرفنا تبكى مجالس علم كان يحضرها تبكي ليالي فن كان يعمرها تبكى روائع نقش كان أبدعها تبكى شواطىء أنهار جرين بها فإن تناسى بنو الإسلام سيرتنا

وسل بتمبكتو من لاقيت أين ثوى

مجد تليد وأين المستنيرونا؟ من أرض أندلس حتى تلاقينا؟ أصل العروبة والإسلام مضمونا وجابرا ومعاذا وسط نادينا فأرض تمبكتو لا تنسى مغانينا إلى الرياض وسل عنا الموالينا ومن يشنّفها ذكراً وتبيينا؟ نفصل الحق قرآنا ومسنونا ( الله أكبر ) ترديدا وتلحينا؟ عن فتية من بني نصر مجدينا لعمرة أو لحج أو تمشِّينا؟ نحو المدينة نُدنيها فتدنينا؟ بين المشاعر ترويحا وتوطينا فعيشنا من جنى غرس بأيدينا إن الجزيرة لا تنسى تصافينا ابن الكبير غياث المستغيثينا ولا يُنَبّيك مثل المستضيئينا فما عسانا نكافي من يواسينا فالوالد الشهم لا ينسى مُعانينا إن كنت طيبة للأبنا تحنينا أهل الجفان ثمال المستميحينا؟ أما رأيت خصال الخزرجيينا؟ وتعطفين على بو اللصيقينا؟ قلبا رءوما ونار الهجر تكوينا كنا تركناك إلا مستجيبينا

وأين صار بنو نصر وقد نزحوا فإن لقيت بني نصر لقيت بهم لقيت سعداً وقيسا وابن خيثمة فإن تناسى بنو الإسلام سيرتنا وعد إلى أمّنا أرض الجزبرة عد وَسلِ المساجد عنّا من يؤمّ بها؟ سَلِ المنابر عنا فهي تعرفنا سَلِ المآذن عنّا كيف يصعدها سَلِ المربين وسط الجامعات هنا وسَلْ طربق حجازكم نسير بها وسَلْ بلاد قصیم کم نمُر بھا إنّا لمن معشر تكون راحتهم إن عاش وغد دعى من تسوّله فإن تناسى بنو الإسلام سيرتنا وسل بتوضح ذاك الشهم والدنا هو الخبير بنا وهو الكفيل لنا أضاء شمعته في ليل كربتنا فإن تناسى بنو الإسلام محنتنا ياطيبة النصر قد جئنا فحيينا أتذكرين بنيك آل ساعدة أما رأيت على وجهى ملامحهم أترفضين بنيك من سعدت بهم أرى طوائف شتى قد فتحت لهم فما قليناك إذ قُدْنا الفتوح ولا

إن الغرام وهذا العشق أعلنه

للأم طيبة دوما لو تجازينا

حبي لطيبة مع حبي لأهلينا حب لليلى ولا حب لنسرينا وأصدق الحب ما قد ظل مكنونا إلا على أحمق قد عاش مغبونا ذكر الحبيب سلام للمحبينا أشعارنا فيه غناها مغنينا مجاورا سيدي خير النبيينا؟ وهل يحقق فهد لي أمانينا؟ شوق سقيناه ميراثا وغذينا ووفق الفهد أن يرد دانينا

إن الفؤاد دواما قد تقاسمه فلا مكان لقلبي كي يحل به والحب في القلب طبع ما تصنعه حب التصنع لا تخفى نهايته أوقفت شعري على حبي أردده حب المدينة يسري في مشاعرنا يا ليت شعري هل أحظى بها سكنا وهل يرد ولاة الأمر غربتنا؟ رباه أبعدتنا عنها فعاد بنا يسر إلى طيبة رباه عودتنا

وهذه القصيدة أنشدها الدكتور عبدالواحد المغربي بصوته ولحنه الشجي جزاه الله خيرا الأنصار بين الماضي والحاضر شعر أحمد بن عبدالله الأنصاري،إنشاد:د.عبدالواحد المغربي برعاية:الشيخ فهد الصويغ.



#### بعض ما قيل في معانات آل نافع من شعر، بعد الشتات

وهو كله مختار من شعر الشاعر أحمد بن عبد الله الأنصاري وهو كثير اخترت منه ما يلى لتأييد ما ذكره في الترجمة من أن الحالة البائسة للأسرة الأنصارية في شمال إفريقيا وغربها والمشتتة بين الدول العربية بعد الجفاف الذي عم بلادهم عام ١٩٧٢م، هي أكثر شيء استأثر بغالب شعره

ومن ذلك قوله في قصيدة بعنوان: (صدى العرفان)

ألا يادار ما هذا الفضاء وأين الأهل والجيران قومى بهذا الربع كان الأهل قدما لهم نعَم إذا راحت عشاء تفرقت الأحبـة ثم أبقوا إلى ذات الأراك رحيل قومى

وماهذي المفازة والخلاء ذووا الأمجاد عمهم الثناء أجول بهم و دهرهم صفاء تثير النقع فاختفت السماء حبيبهم ليشقيه البكاء فذات الثور إن نزل السماء

> \* \* \*

طعامهم حليب أو شواء تشنفهم إذا اعتدل المساء من الأصوات لذ به الغناء من النّوار منظره رواء لقاصدها تقدم ما يشاء جزائرنا وخيمت النساء شواطئها وطاب لها اللقاء شبابا يسبحون لهم بهاء وإن سمعوا الصريخ فهم ظماء تذكرت الربيع و كيف كانوا وأصوات المزاهر كل ليل يناغمها ويتبعها شجى ورملا قد كساه العشب ثوبا وأيام الشتاء لهم قدور وأيام المصيف إذا نزلنا وبادرت القبائل في سرور تري وقت الظهيرة كل يوم إذا سئلوا النوال فهم كرام

لهم خيل مطهمة جياد وسيف عهده بالصقل دهر بأيدي سادة غر كماة وفي كل القبائل هم قضاة بهذا الربع عاش القوم حينا هي الأيام تأخذ ما أفادت فجاءت بالمصيبة من جفاف وأصبحت العجوز لها أنين وأصبحت العواتق سائلات فقد ذهب الجميع لجلب قوت وفي كل البقاع لهم غريب فأصبح بعد ذاك العز فردا

وعيس ضمرت ولهم ثراء ورمح للجنون به دواء من الأنصار تردع من أساءوا ثقاة لا يرد لهم قضاء ولم يخطر ببالهم العناء وكل الناس إن هجمت سواء تشتت إثرها قومى وناءوا على الأبناء أتعسها البكاء عن الأزواج من ذهبوا وجاءوا فما رجعوا و ما وجد الغذاء تصارعه المهانة و الشقاء يجاهد أن يكون له بقاء

\*

180

جديـرا أن يكون به رجاء أمور الشرع و ارتفع السناء وملجأ من يطول بهم عناء لهم منى المحبة والولاء بغرب حيث صار لنا فناء شریف لن یکون له کفاء سوى من تصطفيك لهم دماء أساس الدين قام به البناء وأصل ديارنا قدما قباء

فما وجدوا المعين و لا رحيما سوى بيت العروبة حيث قرت هُمُ آل السعود حماة دين هم أهلي وهم سندي ودرعي وقد شاء الإله لنا اغترابا وعدنا حيث كان لنا قديم في وقت الشدائد لا يواسى وقد كنا بطيبة من قديم وأن الفرع مرجعه لأصل

### وقوله في قصيدة طويلة بعنوان ( فعبد العزيز أمة وحده أتى ) :

وكابدت جيشا من هموم أغالبه فقلده أن لا تغور كواكبه أناء بطود شامخ هو ساحبه ؟ كطول عناء لا تلوح عواقبه وعيشا رخيا لينا رق جانبه قبیل و قد درت علیه سحائبه وضاق بدر الضرع من هو حالبه إذا صاح بالأغنام حالا تجاويه وواجهت حقفا قد أهيلت جوانبه وماء الندى يجري فأزهرعاشبه إذا صاغ لحنا عنَّ سرب يصاحبه إلى روضه الفواح فاضت مساربه من العين من صوبن قامت نوادبه لطاف خصور و الدلال تناسبه وبممن حيا من كرام يقاربه من الهم إن ندت بليل نواعبه وموئل بأس لا ترى من يغالبه شباب وكهل أحكمته تجاربه ومن أبغضوا فالخوف منهم يحاربه وأخبارهم فعندهم قرطالبه فعندهم صح الكتاب و كاتبه إذا شيب أصل لم تكدر مشاربه وأنكرهم لم يخف بالفجر كاذبه ورمح و سيف لم تفلل مضاربه مضت من شتات و امتحان يعاقبه بقلتهم والدهر يكثر جالبه

تطاول ليلى واكفهرت غياهبه رأى نجمه السيار وقفة قطبه فمن مخبري عن فجره ما أعاقه أم أن ليالي البائسين طويلة تذكرت أيام الصبا إذ ألاعبه على موطن بالغرب ما حل مثله وأنبت بهمي والعرار وكمأة وأصبح راعى البهم لا يبرح الحمى وإن جزت بعد العصر ساحة حيهم رأيت المها يرتعن حول خميلة وراقك طير يستبيك بلحنه وفي وسطها تجري المياه نقية و ينتابه بعض الأحايين ربرب نواعم أجسام نواضر أوجه تنزهن في روض الخميل هنيهة هنالك ملهى للشباب و راحة وموطن مجد بین عز و منعة حمته ليوث بالشرى خزرجية إذا سئلوا أعطوا سوى ما يشينهم ومن شاء أشعار الأولى من جدودنا ومن شاء علم الدين من مستقره هم العرب العرباء والنسب الذي إذا ما انتمى وغد إليهم ضلالة وقد حصنوا تلك البلاد بفتية إلى أن أراد الله إحياء سنة فإن رسول الله أخبر قومنا

تدكهما من الجفاف نوائبه حليبا فجاء الموت سود مصائبه

182

فيالك من شيخ وقور وغادة وكم من رضيع لم يجد عند أمه

### وقوله في قصيدة بعنوان (شكر وعرفان)

ما بالك اليوم في هم وأنات أما نهتك من الأعوام أربعة أئن ذكرت ديارا كنت تعهدها ديار حي من الأنصار دارسة ديار عز من الأبطال عامرة و أصبحت بعد ما كان الجميع بها أرسلت دمعا على الخدين منهمرا كنا هنا وعوادى الدهر غافلة والدهر أخضر مثل العشب بينهما فجاءنا بغتة بكل فاجعة فهاهم أهلنا بكل ناحية وها هم القوم من كانوا غطارفة قد أصبحوا خولا من أجل مطعمهم فما بکیت علی دار وقد درست بكيت قومي ومن يبكي عشيرته ذكرت قوما كراما عز جانبهم هم الأسود إذا ما استغضبوا غضبوا وهم قضاة إذا أفتوا وإن حكموا كانت مجالسهم للعلم أندية ما انفك يسمع في أرجاء حيهم ما في الرجال لهم عدل و لا شبه لا غرو أن يقتدوا بالقوم من نصروا

أما نهاك النهى عن ذي السفاهات بعد الثلاثين عن تلك الصبابات بها الحبيب و سمار العشيات من ( ذات ثور ) إلى ذات الأراكات أمست يبابا على إثر الجفافات متاهة من جديبات المفازات لما تبينتها بعد المعانات وحولنا الحي من كل القرابات عهد الإخاء على جلب السعادات والدهر يعقب حالا بعد حالات مشردون وحلف للإهانات وسادة وملاذا في الملمات لا يقدرون على رد الإساءات لكن بكيت على أهل الكرامات لا يستوي مع من يبكى لموماة كانوا هناك وهم أهل السيادات وهم أساة لأصحاب الجراحات ردوا إلى الحق أصحاب الجهالات ينتابها الناس من شتى الطويات نوح الجزور وإلقاء التحيات عند الهياج و لا بذل العطيات فهم بنوهم بأنساب نقيات

هذي الديار التي حلوا مساكنها ما زلت أبكيهم شجوا و أندبهم كيما أراهم و قد حلوا مكانتهم

قد أصبحت منهم قفرا خليات وأبذل الجهد في كل المجالات بين العروبة في أرض القداسات

183

### وقوله في قصيدة بعنوان (أصداء المجاعة):

أو في الدموع سلو المشتكي اللهج والحزن كالبحر ذي الأمواج واللجج منازلا بين ذات السلم والفلج عذراء فاتنة بالحسن والأرج كثيب رمل وما في الورد من وهج هم ساكنوها وهم للناس كالسرج ومطعموا الناس في اللئواء والحرج تقدي العقيدة بالأموال والمهج عداء كل خبيث فاجر سمج لما به عرفوا من قوة الثبج وأصبحوا عرضة للذل كالهمج ومالهم بين كل الناس من فلج وهل لنا بعد هذا العسر من فرج

هل في البكاء على الأحباب من حرج لولا البكاء لكان القلب منفطرا إذا تذكرت أهلي أوذكرت لهم حيث الطبيعة في أزهى ملابسها ما بين روض نضير قد تكنفه ذكرت قوما كراما عز جانبهم من أسرة من بني الأنصار ما فتئت من أسرة من بني الأنصار ما فتئت كانوا قليلا و كان الكل يرهبهم ذكرتهم بعد ما جار الزمان بهم مشردون و ما قر القرار لهم مشردون و ما قر القرار لهم ياربنا هل بهذا الليل من قمر

إنا لنرجوا من الرحمن رحمته يا قوم هذي بنات العرب ضائعة إن الوجوه التي يجري النعيم بها يا قومنا نحن من كانت أوائلنا يجاهدون ونصر الله يقدمهم

يا فهدنا يا إمام المسلمين ويا

وهو المرجى لفتح أي مرتتج من المجاعة بعد العز والغنج تيبست بعد ذاك الحسن والدعج لا ينزلون عن الأقتاب والسرج يُخَلِّصُون من الإشراك والهوج

آل السعود ومن للدين كالسيج

وأصبحوا مثل لحم لين نضج وأخلص الناس للإسلام من حجج إلا إلى أهل هذا البيت والوحج(١) عادت لنا عزة الإسلام بالزجج(٢) عبد العزيز ودك الحصن ذا الدرج قلب الرياض يقود الجيش ذا الرهج(٣) فأصبحت واحة فواحة المرج فردهم بین مأسور ومختلج(٤) وسيفه قاطع للظهر والودج بلوغ غايته بالرأي والحجج إلا وسلمها للقادة السرج كالبدر في أفق بالنور منبلج فشعبه بين مسرور ومبتهج وصانها رغم هذا الهرج والمرج أسنى الكلام وأسمى الشعر والهزج بأنه بلسم لكل منزعج سبيلنا معشر الأنصار للفرج

إنا لكم أخوة جار الزمان بهم إن تؤثروهم فهم أولى الأنام بكم وما لهم بعد رب الناس ملتجأ آل السعود أباة الضيم من بهم عادت لنا منذ قام البر والدهم من بعدما كان رأس الأربعين إلى قد جاءها وهي في بؤس تنوء به رام العدا أن يحولوا دون غايته يداه وبل عطاء يستغاث به لا يعمل السيف يوما حين يمكنه فما مضى لجنان الله مغتبطا حتى تسلمها فهد فكان لها وصاغها نهضة دان الزمان لها قاد السفين لبركله أمل أعماله ليس يحصيها ويحصرها إنا على ثقة في الفهد راسخة وفي الأساة بني عبد العزيز فهم

وقوله في قصيدة قالها بمناسبة زبارته للمدينة المنورة ( موطن الأنصار ) ومنها :

إلى أن راينا نور طيبة ظاهرا على أحمد ثم اقتحمت مبادرا وخالفت قوما يعبدون المقابرا

فما هي إلا فورة بعد فورة فكبرت ربي ذا الجلال مصليا وصليت في محرابه متأسيا

<sup>(1)</sup> الوحج: الملجأ.

<sup>(2)</sup> الزجج: جمع زج وهو أسفل الرمح.

<sup>(3)</sup> الرهج: الغبار.

<sup>(4)</sup> المختلج: المضطرب من الموت.

وفي (أطم الأنصار) شخصا بنادري وناديت ما أضحى من الدهر ساخرا مقيل لنا ، هل تبديان المشاعرا ؟ إلى من يواسى أو يكون مسامرا ؟ من السادة (الأنصار) من كان عامرا أوائلنا لما أتاهم مهاجرا وكُلُّ يُرَجَّى أن يضيف المسافرا حصين وإنا أهل عزكما تري ( ببدر ) وجاء الشرك جيشا كراكرا بنوا الحرب قد خضنا البحار الزواخرا صناديدهم قتلى فنالوا المفاخرا كئوس المنايا حين سلوا البواترا ( بغرناطة ) راقت مدى الدهر ناظرا ( بإفريقيا ) مجاورين البرابرا بصحرائها حتى أقرت بلا مرا تشتتهم في كل قطر عشائرا ولم ترع فيهم سيرة وعناصرا وصيته إذ كان للقبر سائرا بمحسنهم کی یقبلوا ثمّ عاثرا بأكناف طود لا يرام لها فري معطرة ومن ثناء جواهرا وأنا أناس شاكرون المناصرا وقد سطعت تلك الوجوه بشائرا وعاد بهم جو المدينة عاطرا يوجهه فهد ويبنى المفاخرا بناه إمام المسلمين مثابرا تناط به الغمى فيجلوا المعابرا

نظرت فلما لم أجد من عشيرتي توجهت نحو الخالدين مسائلا أيا جبلي (أحد) و (سلع) أفيكما أم أنكما لا تعلمان بحاجتي ألا تعلمان أننى نجل قادة تذكرت والذكرى تهيج ذوي النهى تذكرتهم إذ يمسكون زمامها على الرحب يا خير الورى إن منزلي تذكرته لما استشار رجاله فقيل له: إن خضت بحرا فإننا فقرت بهم عين الرسول وغادروا تذكرتهم يوم اليمامة إذ سقوا تخيلتهم يبنون صرح حضارة تخيلتهم لما أناخوا مطيهم فسلوا سيوفا للعلى خزرجية وشاهدتهم بعد الجفاف فساءني وآلمنى أن البلاد تنكرت ولم يرع فيهم قومهم لمحمد فما جاوزوا عن المسيء ولا دروا سوى عصبة عند الأمير محمد سأنشر في كل البلاد مدائحا ليعلم كل الناس حسن صنيعه وإنى لأرجو أن أراهم بغبطة وعادوا إلى الدار القديمة طيبة وفي ظل حكم قد تواتر عدله وخادم بيت الله والحرم الذي هو القائد الميمون والبطل الذي

يقدم قرآنا و يتبع باترا وذو الشر يلقى مشمخرا وقاهرا كماة حماة يقهرون الأكاسرا فآب مهيضا ظاهر الذل كافرا يلبي على أرض المشاعر هادرا لآل سعود أن يديم المئاثرا له خطتا فصل يسير عليهما فذو الخير يلقى كل خير يريده وإخوانه الغر الكرام جميعهم هم أحرقوا جيش المجوس بناره وسار الحجيج آمنا متفائلا وأصبح يدعو الله جل جلاله

# وقوله من قصيدة بعنوان (كل فرع يعود إلى أصله)

يغني غنائي أو يرى مثلها اكتمل وما لبني الأنصار من قومها مثل لهم عزة قعساء دانت لها القلل إلى السند حتى الصين ما عرفوا فشل فما ربعوا إلا وسادتها خول فذل الصليب للمنارة واضمحل فذل الصليب للمنارة واضمحل على مابنى أجدادنا وبنى الأول ترحل جدي نحو " تمبكت " وانتقل مع الغيث في إرعائه أينما نزل فما وجدوا من يرتضيهم من الدول فما وجدوا من يرتضيهم من الدول وضعنا عصا الترحال فالأم لا تمل وإن بني عبد العزيز هم الأمل

وما كل من غنى لليلى بشعره فليس لها في الآنسات شبيهة بهم نصر الله العقيدة وارتضى بهم فتح الله البلاد فشرقوا وإفريقيا داست سنابك خيلهم وقد عبروا نحو الصليب مضيقه وقد حملوا مع السلاح حضارة وفي ساحة الحمراء أصدق شاهد وعاش بتلك البيد عيش جدوده فلما أتى ذاك الجفاف تشتتوا فها نحن في أرض الجزيرة أمنا وأنا بنى الأنصار أولى بقومنا

وقوله في قصيدة بعنوان : الجامعة الإسلامية ورئيسها الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز حفظه الله

محت رسمها جون السحاب السوائل كما درجت عاد وتلك الأوائل أكفكف دمعي والهموم تلاتل بساحل هذا النهر ؟ أين البواسل ؟ لهم كل يوم للفقير نوائل وسارت لهم في كل واد جحافل من السادة الأنصار قدما تناسلوا بموت رسول الله والحزن شامل توالت عليهم بالحجاز بلابل بها كان للأجداد قدما معاقل لكي يسكنوا في الغرب والغرب فاصل على رأسه عمرو وما ثم خامل لفتح بلاد الغرب والكل باسل عماد جيوش الفتح لم يتساهلوا بغرناطة ما قد علمتم و ناضلوا فآثار ما قد شيدوه تسائل بقيتهم ثكلي وتبكى الفضائل أنيخت بصحراء الشمال الكواهل تخاتلها هاذى وتلكم تقاتل تُشَيِّدُ مجدا إذ أبيرت قبائل إذا شيم برق الذعر أو هز زابل توالت عليهم من فرنسا زلازل شعائر هذا الدين طرّاً نزاول زخارفهم تبدو وهن رعابل

أثارت كمينا في الفؤاد منازل منازل عفتها الرباح وأدرجت وقفت على تلك المنازل برهة فسائلتها: أين الذين عهدتهم ذووا العز أهل العلم أم أين سادة إذا ما دعا داع إلى الحرب شمروا أولئك أنصار النبى عشيرتي وهم ماهمُ ؟ قوم كرام تفرقوا فمن بعد أن كانوا حماة لدينهم وضاقت عليهم بالمدينة ساحة بأيام ذاك الفتح في الغرب ناضلوا إلى مصر سار الجيش بعد خروجه ومن بعد ساروا في كتائب عقبة فمازالت الأنصار في كل موطن إلى أن بنوا ملكا عظيما وشيدوا لئن زال ملك قد بنوه هنا لكم وبعد ضياع الملك سارت لمغرب بعشر مئين بعد هجرة أحمد فكانوا كشاة في القطيع غريبة فسلوا سيوفا للوغى خزرجية فكانوا قضاة في السلام وقادة وبعد قتال دام دهرا مقدرا مكثنا زمانا طال تحت اضطهادهم صبرنا عليهم آملين بأن نري

ولن يسبق الأمر المقدر جافل نصلى به فرضا تليه النوافل كمملكة بالشرع قدما تناضل كحصن منيع رد من يتطاول من آل سعود بالعلى يتواصلوا على غيره ذا القرن عاش المناضل ملوك لهم في الكون حق وباطل ولكنه ما لا تنال الوسائل لعبد العزيز البر ماسح وابل وتمطر بالإحسان تلك الأنامل بأبنائه بر رحيم مجامل ونحن بإخلاص الولاء نقابل لإعلاء دين الله بر وعادل من الشرك والإلحاد بئس الشمائل يرد ضلالا بثه من يخاتل و يدمغ بالبرهان نكسا يحاول

فلما دهی ما کان قبل مقدرا قدحنا زناد الفكر نطلب ملجأ فلم نر بين الشرق و الغرب موطنا فمذ نشأت كانت لدين محمد تعاقب أقطاب على عز عرشها فلما أتى فخر الزمان سما به هو الفيصل الفرد الذي خضعت له فلو بلغ الأفكار مدحى قائدي جزى الله رب الناس خير جزائه فعبد العزيز ديمة مستهلة وعبد العزيز والدخير والد وعبد العزيز قائم بشئوننا وجامعة الإسلام صرح أقامه يطهر توحيد الإله صراحة يخرج للإسلام جيلا مناضلا ويرفع أعلام الشريعة عاليا

### وقوله في قصيدة بعنوان (شكوى إلى العرب):

تذكرت أيام الصبا والمواسما وأيام ذات السرح عند (مغارس) أقود شبابا كالقلادة نظمهم فيوما تري على الجياد جحاجحا وبوما تري بين الخيام أماجدا لإن فطمت أم رؤوم وليدها

وعيشا على ذات الأراكة ناعما وإذ كنت لا أخشى على اللهو لائما نصيد ظباء أو نصيد حمائما وأسدا غضابا يفلقون الجماجما يكبون للأذقان كوما توائما فما خلتنى من ذلك العيش فاطما

فأنكرتها و قلت هل كنت واهما ؟ وسودا ثلاثا كالحمام جواثما وأنضبت دمعا كان من قبل ساجما وأين رجال يمنعون الكرائما ؟ إذا صار لون الدهر أغبر قاتما يخوضون بحرا هائجا متلاطما كتائهة جرباء تعدي السوائما رحيما ولا في المسلمين مسالما ( بطيبة ) دارا والمكان الملائما نهارهم و الليل يرقد لاحما لمن جمَّع الأحزاب إذ جاء حالما فديناك لا نعطى سوى السيف ظالما وكنا لحصن الدين بعد دعائما ومن هاجروا أموالهم والمغانما ببدر فقد كنا الحماة الأكارما بأحد فقد كنا الأباة القماقما فقد كان يوما ملحميا وحاسما على السور قوما معلمين ضراغما بغرناطة حمراءها و المكارما ومن سطروا فوق الرمال ملاحما دعاة أساة يحملون المغارما ومن جار أضحى للقشاعم طاعما وكم فاجر أمسى تقيا و راحما ودرعا متينا ثم رمحا و صارما مع الصبح إلا راح بالذل راغما وأن يجعل الأخيار نضوا وخادما تراه بدار الذل يرعى البهائما

وقفت على الأطلال بعد شتاتهم فَلأْيًا وجدنا أصل سرحة جدنا فلما عرفت الدار خارت عزيمتي وساءلت ربع الدار أين عشيرتي؟ وأين مصابيح الدجي من عمومتي ؟ فكان الجواب أنهم قد تفرقوا فكل بلاد قد رمتهم لأختها فما وجدوا في العالمين جميعهم ألم يعلموا أنا بنو من تبوءوا ومن جالدوا حول المدينة تبعا ومن رفضوا أن يبذلوا أي تمرة وقلنا لخير الناس عند سؤاله فأولنا في الجاهلية باذخ وأنا من القوم الذين تقاسموا أذكر أبناء العروبة ما نسوا أذكر أبناء العروبة فعلنا أذكرهم يوم اليمامة غدوة فمن فتح الباب الحصين ومن دعا ومن أسسوا ملكا عظيما وشيدوا ومن نزلوا صحراء (تمبكت) عنوة فكانوا ملوكا فوقها وأئمة فمن لان للدين القويم فمرحبا فكم جاهل بالله عاد لهديه وقد جعلوا الحصن الحصين جيادهم فما من قبيل يمتربهم ضلالة أبى الدهر إلا أن يجور عليهم فكم من كريم سيد وابن سيد

وكم من فتاة بنت عز ومحتد كأن لم تكن بين العقيق وحرة كأن لم يكونوا رأس كل كتيبة كأن نبي الله لم يدع أمتي فما بالكم ياقومنا العرب ما لكم ألم تعلموا أن الأواصر تقتضي ألم يأو قومي من أتاهم مهاجرا ألم يؤثروا من هاجروا ويقدموا ألسنا شعارا للرسول وغيرنا ألسنا شبابا في العلوم تفوقوا ألسنا إذا هز العدو قناتكم فليس لنا إلا العروبة موئل

تسام الهوان والأمور العظائما منازلهم أو يعمروا قبل واقما مجاهدة ردت إلى الحق غاشما بأن يقبلوا إحسانهم والمظالما تجاهلتم إخوانكم والتلاحما ؟ تواصلنا بين الورى والتراحما ؟ ألم يخلطوا إخوانهم والمحارما ؟ لهم كل ما يغلونه والدراهما ؟ دثار ، ألسنا في المحول غمائما ؟ وشيبا كراما يشحذون العزائما ؟ بذلنا لكم أموالنا والجماجما فنحن فروع أصلها ظل قائما ؟

# وقوله في قصيدة بعنوان ( الأنصار في رحلة الأحزان والكفاح ):

وأين الأسود الضاريات حماتها ؟
وسلعا ولكن أين منتدياتها ؟
وقيس بن سعد والكرام سراتها
فدار ابن سعد لا يقل عفا تها
فأعراضنا محفوظة حرماتها
أما للصدى رجع أقفر فلاتها؟
يوشحها في الجانبين نباتها
خدود عذارى أشرقت بسماتها
بتوسعة تمت بها أمنيا تها
يذكرنا أن الخيار ولاتها
ترددها آفاقها وجها تها
ونفسا بها لا تنقضي حسراتها
نصرنا وآوينا فعز دعاتها؟

مدينتنا تلكم فأين بناتها أرى أحدا من ها هنا وأرى قبا أفي الدور سعد أو معاذ وجابر لئن كان قيس جدنا بمكانه وإن كان حسان وكعب هنا لكم ألا أحد منا هنا فيجيبنا؟ رأيت بناء شامخا وشوارعا حدائق فيها للنواظر مرتع وفي مسجد المختار قام إمامنا بها لكتاب الله أعظم مجمع عناية فهد بالمدينة قصة أعدنا إليها فهدنا تحيى عاشقا أللدهر ثارات لدينا لأننا

ففي ساحة الحمراء كانت بيوتنا تجمع عباد الصليب فمزقوا وقد أخرجونا من سرور ونعمة فلم تشرق الأيام بعد خروجنا ولم يستمع للشعر ملك متوج خرجنا حيارى للصحارى تنوشنا فما هي إلا غضبة عربية تبسمت الأيام وهي عوابس ونام زمان البؤس ملء جفونه وكانت لنا صدرا رحيبا يضمنا إلى أن أفقنا بين يوم وليلة فثارت عليهم عصبة عربية سلاحهم سهم ورمح وصارم فلما رأى جيش الفرنج جهادهم وأن هديرا من مدافع جيشهم تآمر في طول البلاد وعرضها لقد غلبونا بالسلاح وكثرة وقد حكمونا نصف قرن نعده فلما رأوا أن لا بقاء بأرضنا وصاح الأمير الخزرجي مناديا أتونا بجلف كالح الوجه تابع فدب (مدبو) نحو كل رذيلة تعهد أن يغتال كل فضيلة فألبسه ( موسى ) القميص الذي به تفاءل أبناء الشمال بثورة

شواهد أن الماجدين بنا تها صحائف مجد طرزت صفحاتها وأفنية مخضرة عرصاتها بغرناطة ولم تقم صلواتها ولم يترنم بالقصيد رواتها نسور وغربان ونحن بزاتها يذل لها أوغادها ودهاتها وعادت لشمس المبعدين إياتها(١) (بتمبكت) إذ طابت لنا جنباتها وكانت عروسا تجتلى قسماتها بجيش النصارى خلفه أدواتها مصممة أن لاتلين قناتها وعزمة نفس تختفي شهواتها وأدرك أن (الخزرجين) كماتها كأغنية هزتهم نغماتها مع السود فاشتدت بهم ضرباتها وقالة مكر ذللت كلماتها دهورا مضت محمرة سنواتها وطالب باستقلالها جبهاتها بطرد النصاري أوغلت نكباتها(١) لدين (لنين) فاصطفاه سعاتها وأسياده المستعمرون طهاتها وعريد أولاد الزنى وبناتها يسربل أخيار العباد عتاتها تزعمها (موسى ) وسرت عداتها (٢)

<sup>(1)</sup> شعاعها .

<sup>(1)</sup> هو الشيخ محمد على بن الطاهر بن المهدي الأنصاري .

محصنة والأقربون حماتها تخلصه من الحقوق شتاتها وحاربهم بالحاجتين جباتها(٣) وغودر من قد قيدتهم صراتها(٤) إبادة من ضمتهمُ فلواتها لردع عداة لاتجف شباتها تضيء لهم ليل الجهاد صلاتها حرام وأن الباسلين أباتها بصحرائنا لا لن تضيع تراتها(°) نشيدهم لما أتت جبهاتها فدولته دالت بهم سلطاتها بحقد شديد والعبيد شراتها(٦) ليذبح أبناء الشمال جناتها تذكرنا أمجادنا سطواتها وقد عزموا أن لا تثار مهاتها ولا صلح إلا أن يهان طغاتها رجال نواكشوط من توالت هباتها لإخوتهم إذ شردتهم قساتها على دعمهم فالناصحون ثقاتها سحاب يروى اللاهثين فراتها

فلما رأى أن الرباسة حوله رأى بدهاء أن خير وسيلة فحاصر أبناء الشمال ليخرجوا فغادرها من ساعدتهم ظروفهم وحاول أبناء اللئام عبيده هنالك قامت جبهة وتأسست تضم شبابا ماجدين وجوههم هم علموا الأوغاد أن دماءنا وأن النساء الحافيات على الوجا ترنح ( موسى ) عندما عزفوا له تمنى زعيم الخائنين لقاءهم وفاجأ ( توماني ) اللئيم بلادنا وسلح من (صنغاي ) كل قبيلة فواجه من أبناء قيلة عصبة يحيط بهم من العروبة فتية فلا صلح إلا أن تصان حقوقنا سأشكر دوما ما تراخت منيتي ومن فتحوا قبل البلاد صدورهم وأشكر أبناء الجزائر كلهم وأشكر أبطال الإغاثة إنهم

\* \* \*

<sup>(2)</sup> جمع عدة من الوعد .

<sup>(3)</sup> الحاجتين: الجوع والعري.

<sup>(4)</sup> الصراة : ما يجتمع في الضرع من اللَّبن .

<sup>(5)</sup> جمع ترة وهي الثأر .

<sup>(6)</sup> الشراة الخوارج.

### وقوله من قصيدة بعنوان : ( أيام في طيبة ) :

يا طائر السعد رفقا بالقوارير أقلع بلطف ولا تشعر به أحدا وطربنا أيها الميمون ضاحية حتى تحط بحفظ الله في بلد به قباء وأحد والبقيع وفي كيما أمرغ خدي فوق تربته وأسكب الدمع في روض به أثر وأسأل الله ربى أن يشفعه وأن يناوله كأسا معتقة أسائل الشم من سلع ومن أحد وأسأل الحرتين عن حماتهما دار الألى من جدودي قبل محنتهم عن قوم صدق هم آووا وهم نصروا سأستعيد بها ذكري مئاثرهم وهل يجيب جماد عن مساءلة يا طيبة طاب رياها لزائرها أتعلمين بأنى من ذرى نفر من جالدوا تبعا لما أرادهم من شيدوا بعدُ للإسلام دولته على ثراك أتم الله منهجه لله ما ضمت الأجداث من خلق جيل عظيم كربم لا يماثله

أخفض هدير رهيبات المواطير ممن حملت على هام الأعاصير من الرياض ومن دار المغاوير به النبي مع الصحب المشاهير ساحاته شع مصباح الدياجير وأعلن الحب في تلك المقاصير من الحبيب على مرالدهارير بأحمد يوم يأتى بالأضابير من حوضه عند تسجير التنانير عن خزرج وعن الأوس المساعير غلب الأسود وعن بيض اليعافير كانت وجوههم مثل الدنانير سقى عظامهم غيث المباكير وأقشع الترب عن بعض المطامير أو يرجع البث مطوي الطوامير كأنما ريحها ريح المجامير كانوا حلاك بأيام التياسير واستنقذوك من أصحاب المواخير فصرت يا طيب مقصود الجماهير وأنزل الله دستور الدساتير وسيرة عطرت دنيا المعاشير من شوّه الدين من بعض الزنابير

# ترجمة بعض الأعلام من آل نافع، والأنصار من أهل السوق

# (١) ترجمة القائد والسلطان المجاهد: محمد على ( إِنغُونًا )(١) الأنصاري الساعدي الخزرجي

نسبه : هو القائد المظفر البطل الفارس المشهور الذي أرعب صناديد الكفر ، ودوخ الغزاة الفرنسيين : محمد علي بن محمد أحمد بن حوالن بن حمّادة بن محمد (أبانن) بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني.

### حياته:

تولى قيادة الأنصار في بلاد أزواد مابين ١٢٥٠هـ إلى ١٣٥٨هـ وكانت المعارك بين الأنصار وبعض قبائل أزواد قد نشبت منذ ١٩٥هـ وقاد أكثرها في حياته وكان رجلا موسوما بالشجاعة والنكاية في الأعداء إلى حسن السياسة وإصابة الرأي وحسن التدبير مع التقوى والورع وكان طويلا ضخما بعيد مابين المنكبين ، وكان مهيبا ، مطاعا في قومه . وكان له مجلسان ، مجلس حرب ومجلس علم وكلاهما في المسجد ، وكان عامرا للمساجد ولا يتجرأ ، أحد على التخلف عن صلاة الجماعة في حيه ، ورجال المجلس الأول هم رجال المجلس الثانى ، إذ لم يكن رجال الحرب إلا علماء ولم يكن العلماء إلا رجال الحرب وكانت جميع الأمور التي تدور حول الحرب أوغيره من شئون الحياة والناس العامة في المسجد وكان يستند إلى سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم في كافة حروبه ، حتى أنه لم يخرج إلى معركة (تمتغين) المشهورة إلا في الوقت الذي خرج فيه الرسول صلى الله عليه وسلم نفسه في غزوة الفتح إلى فتح مكة ، وبنفس العدد من الرجال(٢) وردد ماورد عن الرسول صلى الله عليه وسلم ولم يكن معه ورجاله سوى السيوف والأخبار أو كما قال صلى الله عليه وسلم ولم يكن معه ورجاله سوى السيوف والرحال والنبال ولكن كلمة الله تعلو ولايُعلى عليها، ولما جاء الإستعمار الفرنسي والرماح والنبال ولكن كلمة الله تعلو ولايُعلى عليها، ولما جاء الإستعمار الفرنسي

<sup>(1)</sup> تنطق الغين هنا كالجم المصرية .

<sup>(2)</sup> هكذا ذكر لي ولكني أشك في العدد .

ضدهم وحرم الصلح معهم ، كما فعل كثير من القبائل الذين صالحوا الفرنسيين ودخلوا تحت استعمارهم في آخر أمرهم بل تصدى للغزو الفرنسي بضراوة عجيبة وخاض ضدهم عدة معارك ، ولم يستطيعوا إخضاعه رغم ما معهم من الأسلحة الفتاكة المتقدمة والمتطورة (۱) ومن أشهر قواد الكتائب في جيشه :

١- (هَمَّ) محمد بن الطاهر البطل والشاعر المشهوروسوف تأتى ترجمته.

٢-ألالوين بن الطاهر أخ لِهَمَّ السابق.

٣-الشيخ العلامه إبراهيم بن (حلَّي) محمد الأمين.

٤ - محمد الهادي بن محمد أحمد أخ لأنغونا .

٥- المنير بن محمد بن دوّي دوّي.

٦- محمد المختار بن محمد المصطفى بن دوّي دوّي .

وفاته: اغتاله الفرنسيون غدرا سنة ١٣١٨ هـ ١٨٩٨ م، بعد ما عجزوا عن قتله مواجهة! وباسمه تسمى الشيخ محمد على بن الطاهر الأنصاري حيث ولد في نفس سنة وفاة ( إنغونا) ١٨٩٨ م ،وكان ذلك من عادة أهل تلك البلاد (٢) أنه إذا توفي منهم عالم أو قائد مشهور سمّوا باسمه أبناءهم الذين ولدوا في سنة وفاته أو قريبا منها.

<sup>(1)</sup> انظر القشاط عرب الصحراء الكبري صـ ٢٥٣ ، وبول مارتي : البرابيش صـ٢٤-٤ .

# (٢) ترجمة الشيخ السلطان إبراهيم (باي) الأنصاري الساعدي الخزرجي

هو الشيخ إبراهيم (باي) بن محمد الأمين (حلاّي) بن عثمان بن الشيخ الحاج عبد الله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري النصري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني.

كان من المعاصرين للقائد المظفر (إنغونا) والشيخ إبراهيم زعيم مطاع في قومه ولا ينازع زمام الأمر فيهم ، وقد ألقت إليه قبيلته(ا) جميع مقاليد الحكم والقضاء ، وكان مع ذلك شيخا قاضيا مفتيا ، مجتهدا ، عالما بأنواع المعارف والعلوم ، خاصة في الشريعة الإسلامية واللغة العربية ويضاف إلى ذلك أنه بطل مغوار لا يلفى له نظير في الشجاعة والنكاية في الأعداء إلى كونه فارسا لا يفارق صهوات الجياد ذيادا عن الحريم فحينا تراه خائضا لجج المعارك ، وحينا تراه راكبا لملاقات الأمراء والأعيان والقواد ، ولا تفارقه كوكبة من الفرسان وكبكبة من الأبطال الكماة تحوطه ضناً به وتأتمر بأوامره ، وتكون رهن إشارته وأضفى عليه ماتقدم كله هيبة وجلالا واجتمع له في ذلك مالم يجتمع لمثله من معاصريه ، فكان القواد والأبطال والعلماء يهابون ملاقاته ومناظرته ، وكانت فيه جرأة وحدة جعلت أعداءه يتسارعون في كسب رضائه وسد ذرائع الخلاف معه ولذلك شواهد وعدة . وكان هو والقائد المظفر محمد علي الأنصاري < إنغونا >> فرسي رهان في عقدة . وكان هو والقائد المظفر محمد علي الأنصاري قائما بأمور الحروب ، وقيادة الجيوش وعلاقة القبيلة مع القبائل الأخرى ، وكان الشيخ إبراهيم الأنصاري قاضي القبيلة وشيخها وحاكما قائدا لكتائب الأنصار في شرق البلاد ويقال إن الظروف اضطرته القبائة وشيخها وحاكما قائدا لكتائب الأنصار في شرق البلاد ويقال إن الظروف اضطرته إلى مهادنة الفرنسيين بعد اغتيالهم للقائد محمد علي الأنصاري (إنغونا).

<sup>(1)</sup> الأنصار الشرقيون ، وقد أفادني أخي الدكتور عبد الله بن محمد بن مهدي ببعض أخباره شفوياكما سمعتها من غيره لانتشارها وشهرتها واستفاضتها.

# (٣) ترجمة الشيخ الشاعر محمد (همّ) بن الطاهرالأنصاري الساعدي الخزرجي

نسبه : محمد (هم) بن الطاهر بن محمد أحمد بن محمد (أبانن)(١) بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري النصري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني.

مولده: ولد في أواخر النصف الأول من القرن الثالث عشر الهجري ، وهو من أقران القائد محمد على (إنغونا) الذي سبقت ترجمته .

# نشأته وطلبه للعلم:

نشأ في بيت عزوغني فأبوه الطاهر بن محمد أحمد شيخ قبيلته وعالم شاعر.

نشأ الشيخ محمد (هم) في هذه الظروف في بحبوحة من العيش بين العلماء وطلبة العلم ، ونشأ على ركوب الخيل والتدرب على الرماية ، وسائر فنون الحرب ، وكان ذلك دأب أبناء القبيلة أنذاك ، وله إخوة نشأوا معه التنشئة نفسها فكانوا علماء وشعراء وفرسانا ، وكانت روح التنافس سارية بينهم ، وقد ساهمت هذه الظروف كلها في تكوين وتنمية شخصية الشيخ محمد (هم) فحفظ القرآن وهوصغير ، ودرج في العلوم بعد ذلك على عادة أبناء بيئته ، فقد كانوا يبدأون بحفظ القرآن منذ الصغر ثم بمتن الأجرومية ، وملحة الإعراب ، وألفية ابن مالك ثم بأشعار الشعراء الستة الجاهليين ، والصرف ، فيحفظ كتاب لامية الأفعال ومبلغ الآمال وغيرها .

ثم يدرسون منظومة السيوطي في علم المعاني والبيان ويقصدون بهذا تمرين لسان الطالب على اللغة وحمايته من اللحن قبل أن يبدأ بالعلوم الشرعية حتى لايقع في أخطاء محظورة شرعا بسبب جهله باللغة.

ثم يبدأون بعد ذلك بالفقه فيحفظ الطالب كتاب مختصر خليل في الفقه المالكي ، وأصول الفقه فيحفظ منظومة مراقى السعود في أصول الفقه المالكي والورقات

لإمام الحرمين ، ثم بتفسير القرآن الكريم ثم كتب الحديث وأهم ما يدرسونه الصحيحان .

(1) ينطق (أَبَّانِنْ) وهو أيضا محمد إملَّن وتعني في لغة الطوارق: الأبيض ،وجمعت أشتات ترجمته سماعا من أسرتنا على مراحل زمنية متفاوتة امتدت أكثر من عشرين سنة ،وممن أفادني ببعضها بعد تدقيقها من غيره: الشيخ هما بن حمتاهي .

تلك هي المباديء الأولى لطلبة العلم في ذلك المجتمع ولاريب أن الشيخ محمد (هم) كان ممن تلقف تلك المبادىء وتخرج في تلك المدرسة ، ثم بعد ذلك أخذ ينتقل بين العلوم والفنون في الشريعة الإسلامية واللغة العربية حتى نبغ عالما شاعرا .

### تلامذتــه:

أنشأ الشيخ محمد (هم) مدرسة كبيرة أمّها الطلاب من كل نواحي بلده ، وأنشأ بجانبها مسجدا ، فكان عامرا بالحركة العلمية ، يرتاده العلماء ، وطلبة العلم وكان رحمه الله قيما على تلك المدرسة ومشرفا عليها ينفق عليها من ماله الخاص فقد كان ثريا جوادا محبا للعلم وأهله مسخرا نفسه وماله لذلك .

وكان أكثر طلبة العلم في مدرسته تلك من الأنصار ومن القبائل الأخرى كالحسانيين والبربر والطوارق والسودان والموريتانيين ، فتخرج خلق كثير في تلك المدر سة من أبناء تلك القبائل .

### مكانته العلميـــة :-

عالم متفنن في العلوم الشرعية واللغة العربية يعرف له ذلك أقرانه في بلاد أزواد وشنقيط وكان تقيا ورعا شديد التمسك بالسنة وشديداً على مخالفيها وقد ورث منه طلبته هذه السيرة فاستمروا على ما تركهم عليه بعد وفاته .

وكان الشيخ شاعرا فحلا مطبوعا سيال القريحة وقد أشار إلى سيلان قريحته وارتجاله للشعر في بعض أشعاره من ذلك قوله:

وليلق سمعا إلى ما كنت أرويه

وقوله في نفس القصيدة:

هذي مقالة من لو كنت تنصفه

ما إن تفارغ للمنثور ينسجه

ومن ذلك قوله في قصيدة أخرى:

بسيط شعري لاتنفك تبسطه

عن القريحة من بالقول أعنيه

في ذي المقالة لم تقل له إيه لكنها كلم تلقى على فيه

على لسانى أبحر وأسيال

### وفاته:

توفي رحمه الله حوالي سنة ١٣٢٧ هـ وقيل ١٣١٨ هـ ، والله أعلم وليس له عقب

### آثاره العلمية :-

لم يصل إلينا من آثاره العلمية رغم كثرتها - على ما سمعنا - إلا قصائد شعرية كانت نقائض حدثت بينه وبين بعض شعراء القبائل العربية في حروبه هو وقبيلته ضدهم، منها:

١ قصيدته التي مطلعها :
 لاحت لريا بسفح الطود أطلال

كأنها من برود الوشي أسمال

٢- والتي مطلعها :
 وليلق سمعا إلى ما كنت أروبه

عن القريحة من بالقول أعنيــه

٣- والتى مطلعها :مازال طعن الكماة السادة الصيد

دأبي ورشف رضاب الخرد الغيد

٤- والتي مطلعها :إنى أقول لمن أضحت معاقله

غيضاة جن وينتاب بها أيكا

٥- والتي مطلعها :اخسأ أيا كلب من مي القوين ومن

ينسب لقين فبئس المرء إذ خسرا

وغيرها مما لم يصل إلينا حتى الآن .

# (٤) ترجمة الأمير محمد الطاهر الملقب (حمتال) الأنصاري الساعدي الخزرجي

هو محمد الطاهر بن الصادق بن محمد الأمين بن عثمان بن الشيخ الحاج عبد الله بن الشيخ قطب بن الشيخ محمد بن نافع الأنصاري النصري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدنى الأزدي القحطاني اليماني.

ولد في حدود ١٨٣٦م.

نشأ بين أعمامه الشيخين الكبيرين السلطان الشيخ إبراهيم بن (حلاي) والشيخ محمد الملقب ب ( الفقي ) بن حلاي وهو علامة الأنصار الشرقيين في زمانه وصاحب الفتيا والقضاء عندهم ومما لا شك فيه أن للشيخين أثرا عظيما في نشأته وتكوينه تلك النشأة التقليدية التي ينشأ أبناء الأمراء والوجهاء في تلك المنطقة بدءا بالالتحاق بالكتاتيب لأخذ مبادئ العلم من حفظ القرآن وبعض المتون وانتهاء بالفروسية والقيادة إلى

# توليه لإمارة الأنصار الشرقيين أبناء الشيخ الحاج عبدالله (بلة) وإخوانهم وأسباب تنحيته عنها:

بعد اغتيال زعيم الأنصار وسلطانهم القائد المظفر محمد علي إنقونا غدرا من قبل الغزاة الفرنسيين انقسم أمر زعامة الأنصار إلى شطرين غربي وشرقي فكان سلطان الأنصار الشرقيين في يد زعيمهم وقائدهم الروحي الشيخ إبراهيم بن حلاي الملقب باي ، وكان من نتيجة وفاة السلطان إنقونا دخول القبائل الأزوادية في تسويات ومعاهدات سلم مع الفرنسيين فكان على الشيخ إبراهيم توقيع الصلح معهم ولكنه في حينه كان مقعدا ولا يستطيع الوصول إليهم إلا محمولا ، فأوكل المهمة إلى ابن عمه الشيخ سيدي محمد الملقب ب : سيدي محمد بن محمد بن عثمان بن محمد الأمين الملقب ب أبين فذهب إلى الفرنسيين مفوضا من الشيخ إبراهيم لتوقيع الصلح مع الفرنسيين ولكنهم رفضوا أن توقع من غير الشيخ إبراهيم فحمل إليهم فلما أيقنوا صحة ما قيل لهم عن صحته وعاينوا حالته رقوا له وسمحوا له بالعودة وقبلوا مندوبه الشيخ سيدي نائبا عنه في توقيع الصلح معهم وقد تم ذلك بالفعل ، وما كان من الفرنسيين بعد ذلك سوى الإصرار على الشيخ معهم وقد تم ذلك بالفعل ، وما كان من الفرنسيين بعد ذلك سوى الإصرار على الشيخ ابراهيم على أن يرشح لهم مسئولا عن جماعته بديلا عنه لحالته الصحية وعجزه البدني

عن القيام بمهام الإمارة ؛ فرشح لهم الشيخ سيدي لكنه رفض بشكل قاطع بعد استشارته لعدد من إخوانه ويرجع ذلك لسببين :

۱ – زهدهم في الإمارة وأسباب الشهرة وخوفهم من تبعات المسئولية وأداء حقوقها
 ٢ – رأيهم في التعامل مع الفرنسيين حيث جلهم من العلماء يرى أن تولي مناصبهم يقتضي التعامل والتعاطي معهم وربما موالاتهم وهو أمر منكر وقد يعدونه كفرا بواحا وخيانة عظيمة للأمة..

ومع رفض سيدي محمد، كان عليه لزاما أن يخرج الشيخ إبراهيم من هذا المأزق مع الفرنسيين لإلحاحهم عليه مرارا وكثرة مراسلاتهم له بهذا الشأن ، فعرضوا على عدد من مؤهلي الأنصار الشرقيين المنصب فرفضوا كلهم فلم يجد سيدي محمد من يقبل بهذا المنصب غير الشيخ محمد الطاهر (حمتال ) بن الصادق بن حلاي ،فتم ترشيحه من قبل سيدي محمد، وقدمه إلى السلطان إبراهيم فتردد في البداية ونصح سيدي محمد بمزيد البحث عن شخص آخر أنسب فأصر سيدي محمد على رأيه فوافق الشيخ إبرهيم فتم تعيين حمتال زعيما للأنصار الشرقيين وحسنت سياسته وسيرته فيهم فأشرف على التعليم من خلال مدارس ومحاضر (تبرجنن ) ورعايتها وقسم شواطئ وجزر الأنصار على نهر النيجر بينه وبين الشيخ محمد المصطفى بن سيدي الملقب ب ( إتّها ) وطلب من كل بيت من بيوتات الأنصار الشرقيين أن ينضم في السكني على النهر وجزره إلى أحد القسمين بحسب الميول والرغبة فتوزع جماعته بين القسمين وصار من العرف عندهم ذلك وعرف كل بيت منهم نصيبه وقسمه من هذا النهر بلا جدال أو نزاع ..إلى أن دب خلاف بين حمتال وبين بعض أقاريه من الأنصار الشرقيين والغربيين فاتفقوا جميعا مع الفرنسيين على تنحيته لكنهم عجزوا عن ترشيح بديل عنه فطلب منه الفرنسيون أن يرشح لهم شخصا مناسبا فرشح محمد المختار الملقب (إمعتال) من أبناء أحمد بن نافع (إنفا ) الأنصاري وولاه الفرنسيون إلى أن تم عزله هو الآخر ...

وكانت وفاة حمتال رحمه الله في حدود ١٣٥٤ه والله أعلم . (١)

<sup>( &#</sup>x27; ) ذكر لي قصة تولية الأمير حمتال وعزله: الشيخ أبو بكر بن إتها ليلة السبت الموافق ٢٩/١١/١٦هـ في منزل أخي الشيخ أبي زبير محمد صالح بن محمد بن جاكر الأنصاري، وسيرة الأمير حمتال مستفاضة وجمعتها سماعا من عدد من أفراد أسرتنا على مراحل زمنية متفاوتة امتدت أكثر من عشرين سنة، وممن أفادني في ترجمته أخى الأستاذ صديق عبد الباقى الأنصاري.

# (٥) ترجمة الشيخ عبد القادر بن سيد أحمد الأنصاري الساعدي الخزرجي

نسبه: هو عبد القادر بن سيد أحمد بن محمد بن محمد الأمين (حلاي) بن عثمان بن الشيخ الحاج عبد الله (بلا) بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري النصري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدنى الأزدي القحطاني اليماني.

ولادته ونشأته: ولد في حدود ١٨٣٦م تقريبا وهو قرين الشيخ أكحتي بن أددي وتلقى تعليمه على يد عمه الشيخ العلامة إبراهيم بن محمد الأمين الملقب باي بن حلاي وعلى مشيخة آل سيدي عالى .

سيرته: أنشأ هو والشيخ أكحتي بن أددي المدرسة ( المشرقية ) المعروفة ب: تيبرجانين أي ( الأكواخ ، أي أربطة طلاب العلم) – المقصود بالشرق منطقة الأنصار القاطنين شرق الصحراء – والتي خرجت أجيالا من العلماء المشاهير في المنطقة.

مكانته العلمية: كان الشيخ آية في علوم البلاغة ولا يلفى له نظير فيها وكان موسوعيا متقنا للعلوم الشرعية واللغوية على حد سواء قال عنه الشيخ الحافظ حذيفة بن عمر الأنصاري: كان آية في الحفظ لا يقلب الصفحات أثناء قراءته صحيحي البخاري ومسلم وكان رحمه الله من أعيان قبيلته ويرجعون إليه في الأزمات والأمور المستعصية وقد كان بيته مدرسة تخرج منها أبناؤه العلماء الذين ذاع صيتهم في المنطقة بعد حين من الزمن ولا غرو فقد كان جدهم الشيخ العلامة أكحتي بن آددي وخالهم الشيخ العلامة عبد ربه بن أكحتى .

تلاميذته : من أشهر تلامذته المشايخ المشاهير :

- ١- الشيخ العلامة القاضي محمد المختار بن حود
  - ٢- الشيخ العلامة حماتا بن حمتال
  - ٣- الشيخ الحسن بن محمد المصطفى
- ٤- أبناؤه العلماء: ومنهم الشيخ أبو بكر والشيخ عمر والشيخ علي والشيخ محمد الملقب
   إيد والشيخ الزبير والشيخ عثمان

ومن تلاميذه المتأخرين: صالح مدسا وأحمد بن المصطفى وأحمد حولاي والمصطفى بن محمد أحمد

وفاته: توفي رحمه الله تعالى في سنة ١٩٦٧م إثر وباء شهير نزل بالناس هناك ومات منه خلق كثير حتى سميت السنة به سنة الوفيات. (١)

# (٦) الشيخ أكحتي بن أددي من أبناء أبي بكر الأنصاري الساعدي الخزرجي هو الشيخ محمد الملقب (أكحتي) بن عبدالله الملقب (أددي) بن بوحيدة الملقب (أبابا)بن محمد المختار الملقب (بقولي) بن أبي بكر الملقب (اللقي بالقاف اليمنية أو الجيم المصرية) بن الشيخ الحاج عبد الله بن قطب ب محمد بن نافع الأنصاري النصري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني. كان أول مؤسس لمحضرة تحفيظ القرآن الكريم في منطقتنا، وحفظ القرآن الكريم على أبيه الشيخ عبدالله (أددي) وعلى بعض أبناء الأشراف أبناء سيدي عالي ، وقد كان من القلة (٢) المشهورة بدقة الحفظ والتمكن في استحضار القرآن بصورة عجيبة ووردت عنه قصص إعجازية في ذلك منها أن أحد أقرانه اختبره بعد قيامه من النوم مباشرة قائلا :

يداوى برشف من أتاي منعنع

خليلي ما بالقلب من ألم الجوى

وما قيل لم تسمع وما قيل لم تع

وداوم عليه واجتهد في اكتسابه

أي لا تستمع إلى من يزهد الناس فيه ويدعوهم إلى تركه وعدم شربه .

الكهف كان رحمه الله مولعا بالأتاي المنعنع( ٣ ) حتى قال فيه :

من طلابه : العلاّمة القاضي : محمد المختار بن حَوَّدْ وعثمان بن حوالن وكثير من الناس في صحراء أزواد ، قيل لي إنه توفي وللشيخ محمد ( همّ ) بن محمد الطاهر بن سيدي سبع سنين أي مايقارب عام ١٩٠٦ م حيث ولد الشيخ

سأله أحدهم في غفلة عما قبل كلمة ( وَرُ ) فقال ( تزّا ) أي كلمة ( تزّاور ) في سورة

( همّ ) المذكور في حدود ١٩١٣ م والله أعلم .

<sup>(</sup>١) حررت ترجمة الشيخ عبد القادر بالتعاون مع أخى الأستاذ والأديب صديق عبد الباقي الأنصاري .

<sup>(2)</sup> المقصود القلة التي تميزت بالتمكن في شدة الحفظ وإلا فالقرآن الكريم يندر من لا يحفظه عندنا .

<sup>(3)</sup> هو الشاي الأخضر وهو المفضل عند سائر المغاربة ، وممن أفادني في ترجمة الشيخ أكحتي : الشيخ هما بن حمتاهي، وحفيد الشيخ:الأستاذ/عبدالباقي بن عبدالله بن أكحتي.

## ( ٧ ) الشيخ الزاهد الورع عبد العزيز بن إبراهيم الأنصاري الساعدي الخزرجي

نسبه: هو عبد العزيز بن إبراهيم بن محمد بن عثمان بن محمد الأمين ( أبين ) بن الشيخ الحاج عبد الله ( بلة) بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري النصري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني. ( ١)

ولادته ونشأته: ولد في أواسط القرن التاسع عشر الميلادي تقريبا ونشأ في بيت والده الشيخ إبراهيم نشأة أقرانه في المنطقة مستفيدا مما توفر له من إمكانات مادية حيث كان والده ثريا محبا للعلم ومشجعا لطلبه فحفظ القرآن على يد خاله الشيخ حمادة بن محمد الفقي بن محمد الأمين (حلاي) كما درس عليه بعض العلوم الأساس.

طلبه علم: رحل في طلب العلم فدرس على علماء من السوقيين بمنطقتهم شرق ولاية غاو بمالي نذكر منهم: الشيخ العلامة مصلح وتلقى عنه الفقه والتفسير.

ودرس على علماء من أهل سيدي عالي في شمال تنبكتو علوم العربية .

مكانته العلمية: عالم ورع زاهد بلغ الغاية في العلم الشرعي والورع والبعد عن الشبهات ويعد بلا منازع المفتي المعتمد عند جماعته وكثير من الأنصار ممن حولهم حتى إنهم طلبوا منه قبل وفاته رحمه الله أن يختار أحد تلامذته خليفة له فيهم فاختار لهم الشيخ الحسن بن محمد المصطفى الأنصاري.

وتروى عنه قصص عجيبة وحكايات غريبة في الزهد والورع والبعد عن الشبهات منها أنه عندما جاءه أخوه المنذر بن إبراهيم يستشيره في استلام بندقية يعطيها الفرنسيون لأعيان ومشايخ القبائل للحماية الشخصية قال له: إن من تلوثت يده بصدأ هذه البنادق النصرانية فلن يفلح أبدا في الدنيا والآخرة ..وكان يعتذر عن الفتيا إلا في أضيق الحدود بعد استنفاذ كل السبل لصرف المستفتي إلى عالم آخر وكان رحمه الله يعتذر لمن يستفتيه بأنه رجل معذور مصاب في رجليه ولا يفتي أحدا إلا بعد استنفاذ الأعذار ومحاولة إحالته على غيره من العلماء .

شيوخه:

١- الشيخ حمادة بن محمد الفقي بن محمد الأمين (حلاي)

(١) حررت ترجمة الشيخ عبد العزيز بن إبراهيم بالتعاون مع الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري وقد عاصره وسمع أخباره من جديه لأبويه:

محمد (كلا) والمنذر وهما أخوي الشيخ عبد العزيز رحمهم الله .

٢- علماء من السوقيين وهي قبيلة مشهورة بالعلم والعلماء وهي حلفان من الأنصار وآل
 البيت اشتهروا بأهل السوق نسبة لهم إلى سوق مدينة تادمكة الشهيرة بشرق ولاية غاو،
 ومعناها: هذه مكة تشبيها لها بها ولأن سكانها من سكان مكة من الأشراف والأنصار
 الفاتحين ومن أشهر من درس عليه منهم مضيفه الشيخ مصلح.

٣- علماء من أهل سيدي عالي وهي قبيلة من سادتنا الأشراف مشهورة بفضلها ومكانتها
 في شمال تنبكتو .

تلامیذه: تتلمذ علی یدیه خلق کثیر نذکر منهم:

- ١- الشيخ العلامة محمد المختار بن حود الأنصاري
- ٢- الشيخ العلامة الحسن بن محمد المصطفى الأنصاري وهو من ألصق طلابه به وهو خليفته على جماعته من الأنصار في التعليم والفتوى .
  - ٣- الشيخ العلامة محمد المختار بن محمد الطاهر الأنصاري الملقب ب: حماتا بن
     حمتال.
    - ٤- الشيخ المهدي بن سيدي الأنصاري.
    - ٥- الشيخ المهدي بن محمد الطاهرالأنصاري (حمتال).
      - ٦- الشيخ محمد بن سيدي الأنصاري .
    - ٧- الشيخ محمد (دوي) بن عبد الله الأنصاري (أبلل).
      - -الشيخ عبد الله بن حودتي الأنصاري .
  - 9- أبناء الشيخ سيد أحمد بن محمد بن محمد الأمين (حلاي) الأنصاري وهم المشايخ : عبد الصمد ، عبد القادر ، عبد الملك .
    - ١٠- الشيخ عبد الله بن محمد الصالح الأنصاري من أبناء أمدايا بن قطب.

### وفاته رحمه الله:

لا يعلم تاريخ وفاته تحديدا لكنه توفي في خمسينات القرن العشرين وتم تحديد فترة حياته من معاصريه ما بين ١٨٤٠م إلى ١٩٥٠م تقريبا والله أعلم .

# ( ٨ ) العالم التقي الورع الزاهد محمد بن إبراهيم الأنصاري الساعدي الخزرجي

نسبه: هو محمد (كلا) بن إبراهيم بن عثمان بن محمد الأمين (أبين) بن الشيخ الحاج عبد الله (بلة) بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري النصري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني. (١) ولادته ونشأته: ولد في حدود ٢٦٦ ه تقريبا ونشأ في بيت والده الشيخ إبراهيم نشأة أقرانه في المنطقة مستفيدا مما توفر له من إمكانات مادية حيث كان والده ثريا محبا للعلم ومشجعا لطلبه فحفظ القرآن على يد خاله الشيخ حمادة بن محمد الفقي بن محمد الأمين (حلاي) كما درس عليه بعض العلوم الأساس.

طلبه للعلم: حفظ القرآن الكريم على يد خاله الشيخ حمادة كما درس عليه بعض العلوم الأساس ثم أتقن حفظ القرآن على الشيخ إيّحّام من علماء بني أمغيان من سادتنا الأشراف، ودرس على الشيخ الجليل إبراهيم بن حلاي الأنصاري مختلف العلوم، كما درس على شقيقه الشيخ العلامة عبد العزيز بن إبراهيم الأنصاري.

مكانته العلمية ومنزلته الاجتماعية:

كان رحمه الله عالما تقيا ورعا حكيما ثريا سخيا منفقا ،لا يقربه شيء فيه شبهة وبلغ من ورعه أنه لا يلمس شيئا جاء من جهة الكفار أو صنعوه حتى النقود الورقية التي يتعامل بها الناس لا يلمسها ولا يأكل شيئا اشتري بها بل يتبادل ثروته الحيوانية بالطعام والثياب والأقمشة وكل ما يحتاج إليه .. وكثيرا ما يأتيه كثير من النقود ثمنا لذكور حيواناته فيحفر حفرة في جانب خيمته ويأمر من أتاه بالنقود بوضعها في تلك الحفرة ..وكل ما آتاه محتاج طلب إليه أن ينبش عن النقود ويأخذ منها حاجته ويعيد ما بقي في الحفرة حتى ينفد ما فيها من المال .

ولا يأكل في آنية غير التي يصنعها له حداده ونجاره ..

كان ثريا يملك الكثير من الحيوان وكان رغم ثرائه متقشفا لا يلبس فاخر الثياب بل يكتفي بثوب خشن لا يجاوز نصف ساقه وكذلك سراويله وعمامته تكاد لا تغطي رقبته ..! وكان كريما جوادا لا يرد سائلا ، ويفد إليه المحتاجون من جميع النواحي فيقضي حوائجهم ، ويفرق الأموال يمينا وشمالا ورغم ذلك توفي رحمه الله وهو أكثر عشيرته ثراء

<sup>(</sup>١) حررت ترجمة الشيخ محمد بن إبراهيم بالتعاون مع حفيده الشيخ أحمد بن عبد الله بن محمد الأنصاري وقد عاصره .

وغنى وكان رحمه الله مشهورا بالحكمة وحسن البيان وأثرت عنه مجموعة من الحكم والأمثال مشهورة ومحفوظة ومتداولة بين جماعته وطلبته من الأنصار في المنطقة . مشايخه :

- ١- خاله سيد أحمد بن محمد الفقى الأنصاري
- ٢- الشيخ الجليل إبراهيم بن محمد الأمين (حلاي) الأنصاري.
  - ٣- الشيخ إيحّ امّ من علماء بني أمغيان .
  - ٤- شقيقه الشيخ العلامة عبد العزيز بن إبراهيم الأنصاري .

### تلاميذه:

شارك أخاه عبد العزيز في تلاميذه فقد كان ينوب عنه في التدريس ويساعده ودرس عليه

- ١- الشيخ حذيفة بن محمدعمر الأنصاري .
- ٢- أحمد بن محمد المولود الأنصاري (ممّو).
- ٣- محمد البخاري بن إهالسن بن بوحيدة الأنصاري .
- ٤- حفيده: عبد الهادي بن محمدون الأنصاري وقد حفظ عليه القرآن.
  - وفاته: توفي رحمه الله في عام ١٣٨٦ه.

# ( ٩ ) الشيخ محمد الطيب الأنصاري (١٢٩٦ - ١٣٦٢هـ)

ولد محمد الطيب بن إسحاق الأنصاري في بلدة تنبكتو بمنطقة المراقد في الصحراء الكبرى الإفريقية عام ١٢٩٦ه، وفيها نشأ وتربى، ولما بلغ الثامنة من عمره توفي والده، فكفله جماعة من أقاربه، فحفظ القرآن الكريم، وتلقى العلم في حلقات التدريس على علماء بلده.

وفي عام ١٣٢٣ه هاجر إلى المدينة المنورة، ومنها انتقل إلى مكة المكرمة متفرغاً للعبادة والزهد، وتلاوة القرآن، ومطالعة العلوم الشرعية والعربية، ولم يطل به المقام حتى عاد إلى المدينة المنورة ليستقر فيها، ويشارك في التدريس في حلقات المسجد النبوي الشريف، يدرس العلوم العربية، والفقه، والتفسير، وفي عام ١٣٤١ه عين رئيساً لمدرسي المسجد النبوي، ثم التحق بمدرسة العلوم الشرعية، وتولى رئاسة مدرسيها بناء على طلب مؤسسها والمسؤول عنها السيد أحمد الفيض آبادي، وظل يشتغل بالتدريس والتأليف حتى وفاته سنة ١٣٦٢ه فدفن بالبقيع، وصلي عليه صلاة الغائب في المسجد الحرام، وفي المسجد الكبير بالرباض.

كان صاحب الترجمة أحد علماء المدينة، وفقهائها الكبار، اتصف بالتقوى والورع والزهد، وبالعلم الوفير، وتتلمذ عليه عدد من الشيوخ والسادة، منهم:

إسماعيل حفظي، ومحمد عمر بري، وعلي حافظ، وعثمان حافظ، وعبيد مدني، وأمين مدني، وعبد القدوس الأنصاري، وغيرهم.

وقام بتأليف عدد من الكتب العلمية والنحوية، منها:

- . الدرة الثمينة في النحو، نظم فيها شذور الذهب لابن هشام.
  - . اللآلئ الثمينة في شرح الدرة الثمينة.
  - . تحبير التحرير في اختصار تفسير الإمام ابن جرير.
    - . التحفة البكرية في نظم الشافعية.
  - . السراج الوهاج في اختصار صحيح مسلم بن الحجاج.
    - . البراهين الموضحات في نظم كشف الشبهات. (١)

.  $\pi \cdot p$  . The denotes the string of the s

# (١٠) العلامة عثمان بن حوالن الأنصاري الساعدي الخزرجي

عثمان بن محمد بن حوالن بن حماد بن محمد (أبانن) (١) بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري النصري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني.

درس على الشيخ محمد بن الطاهر بن محمد أحمد بن أبانن وعلى أخيه ( ألالوين بن الطاهر ) كما درس على علماء أبناء سيدي عالي وعلى علماء أهل ولاتة وهي التي يقول فيها الشيخ محمد بن الطاهر :

مابين أَسْلَغَ لم نترك بساحتها إلى وُلاَتَةَ لا ذئبا ولا نمرا

والشيخ عثمان عالم ، قاض ، شاعرجلس للعلم والفتيا والتدريس وكان من أشد الناس محاربة للفرقة التيجانية التي دخلت البلاد عن طريق أهل القبلة(٢) .

من طلاب الشيخ عثمان : العلامة محمد المختار بن حَوَّد ، وخلق كثير من الأنصار الغربيين . وللشيخ عثمان مزارع تفيض بالخيرات على كل بيوت الأنصار وأهل الصحراء ، حيث كان كريما وصل خيره إلى القاصى والداني من إنتاج تلك المزارع ، توفى قبل استقلال مالي بثلاث سنين أي ١٩٥٧ م .

وترك مؤلفات كثيرة بعضها موجود في مركز الإمام أحمد بابا للكتب والثقافة في تمبكتو لازال مخطوطا ،وقد أفدت من بعضها في ترجمته .

(2) يقصدون بأهل القبلة : أهل الغرب مع أنّ القبلة شرق بلاد إفريقيا ! وأهل القبلة أو الغرب هنا هم بلاد السنغال وموريتانيا حيث إنهم غرب صحراء أزواد ( بلاد تمبكتو) ، وممن أفادني في ترجمته : الشيخ هما بن حمتاهي .

<sup>(1)</sup> ينطق : ( أَ بَّانِنْ واسمه محمد الملقب ب : إمّلَنْ ، وتعني الأبيض في لغة الطوارق

# (١١) حمّاتا بن حمّتال بن الصادق الأنصاري الساعدي الخزرجي

هو محمد الطاهر بن محمد المختار بن الصادق بن محمد الأمين (حلاّي) بن عثمان بن الشيخ الحاج عبد الله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري النصري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني.(١)

حفظ القرآن الكريم على حماد بن الفقي ودرس الأجرومية وابن مالك عليه كذلك ودرس الفقه وسائر الفنون على الشيخ أكحتي بن أددي .

من طلاب الشيخ حماتا : الشيخ عثمان بن محمد صالح ( ماسًا ) والشيخ الحسن بن محمد المصطفى ، والشيخ محمد (همّ) بن محمد الطاهر بن سيدي ، وكان الشيخ حمّاتا فارسا شجاعا ، كريما مضيافا ، وكان أبوه (حمّتال) زعيما للأنصار الشرقيين ولم يوص له بالمشيخة بل تولى بعده : محمدالمختار (امّعَتال) من أبناء أحمد بن محمد بن نافع الأنصاري ،بعد أن فقد المندوب الفرنسي الأمل في اتفاقهم على شخص من عندهم، فولاه عليهم المندوب الفرنسي، وكان الأمير حمتال قد أثنى عليه وزكاه للفرنسيين أكثر من مرة قبل وفاته ببل سمعت من قال بأن الشيخ محمد الطاهر (حمتال) أشار به على المندوب الفرنسي في حال وفاة الأول مؤكدا أنه لا يرجو لهم خيرا منه خليفة له!وتجدر الإشارة هنا إلى حقيقة جديرة بالتسجيل وهي أن محمد المختار (امّعُتَالُ) المذكور لم تحسن سيرته في سياسة جماعته فخلعوه في قصة مشهورة إلا أنه لم تستقم لهم مشيخة أو إمارة موحدة لشطرهم الشرقي بعده إلى اليوم...! ومنهم من رفض الطريقة التي تم بها خلعه. توفي الشيخ حمّاتا عام ١٣٧٣ ه مع وفاة جلالة الملك عبد العزيزآل سعود رحمه الله .

\_\_\_

<sup>(</sup>١) حررت ترجمة الشيخ حماتا بالتعاون مع أخي الأستاذ صديق عبد الباقي الأنصاري وسمعتها من أكثر شخص من أسرتنا .

# (١٢) ترجمة الشيخ الشاعر عبدالله بن حودتي الأنصاري الساعدي الخزرجي

211

هوالشيخ الشاعر عبدالله بن حودتي بن محمد (إيحا) بن عثمان بن الشيخ الحاج عبدالله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدنى الأزدي القحطانى اليمانى.

عالم فقيه مشهور بين أبناء قبيلته وشاعر مجيد وفارس بطل شجاع وله فتاوى فقهية كثيرة ، وأشعار كثيرة مبثوثة بين الناس وكان ينشد الشعر ارتجالا وكان مكثرا ، ينشد في كل حادثة وليس معنا من شعره إلا نذر يسير جدا ولكنه مو جود في مكانه.

كان مهتما بالعلم وطلبة العلم ، وقد حرص على تربية أولاده على ذلك فحفظهم القرآن منذ الصغر ودر سهم العلوم الشرعية واللغوية ، ومنهم الشيخ الشافعي وأخوه محمد بن إبراهيم وترك لهما كثيرا من مؤلفاته العلمية وأشعاره التى دونها ، وكانت عند الشافعي حتى آخر حياته ثم آل مصيرها إلى ابنه الطاهر ، ولا أدري إذا كان لازال محتفظا بها أم . لا .

وكان له مزرعة (١) زرع فيها أنواع الحبوب والبقول والخضروات وهذا أمر نادر ، إذ كانت الحياة - عند الأنصار الشر قيين معتمدة على رعي السائمة فقط ولم يكن الناس يكترثون بالزراعة ولا يلقون لها بالا .

وكان الشيخ عبدالله فيه حدة وأنفة وإباء مع توا ضعه فكان يجلس مع الصغار كما يجلس مع الكبار ويتحدث معهم وكأنه أحدهم أي الصغار ، ومما يقال عنه أنه لفرط جريان قريحته لم يولد له ولد إلا أنشد فيه قصيدة ، وكان بسيطا لين الجانب يمازح أبناءه ويرتاحون له كما يرتاح عامة الناس لمجلسه ، وكان في كلامه طرافة وطالما تخلل حديثه دعابة ، قال يوما لابنه (الشافعي) بعد أن طلب منه شيئا من الشاي الأخضر (٢) فلم يعطه فقال له:

وعن مشايخ أهل العلم تخفيها

ما للجبيرة (١) تولى الغمر ما فيها

<sup>(1)</sup> الإشارة إلى المزرعة هنا ميزة وسمة للغاية حيث إن الأنصار الشرقيين ليسوا من أهل الزراعة بل من رعاة الإبل والبقر والغنم فحسب

<sup>(2)</sup> هو الشاي الأخضر الصيني وهو المفضل عند المغاربة عموما ولهم فيه أشعار كثيرة تماثل أشعار الجاهليين في الخمر .

<sup>.</sup> (7)  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2$ 

وقال لأحد جلسائه وقد مد له الشاي الأخضر في كأس صغير يسمونها (العنكري) فازدراها لأنها دون حقه ومكانته فقال:

مدوا إليّ العنكري وهو قبيح المنظر

يا صاحبي أوصيك أن لا تشتري

رشفاته أصغر من جسمانه

وتصل حوالي عشرة أبيات .

ومن شعره في الهجاء قوله: شفينا الغيظ منكم يا حبيدي

لدى رفع اليدين إلى القتال .

وهي قصيدة طويلة . توفي رحمه الله عام ١٣٨٠ ه (١)

( ۱ ) جمعت أشتات ترجمته سماعا من أسرتنا على مراحل زمنية متفاوتة امتدت أكثر من عشرين سنة ،وممن أفادني ببعضها بعد تدقيقها من غيره : الشيخ هما بن حمتاهي .

### (١٣) ترجمة العلامة الشيخ محمد المختار بن محمد الأنصارى الساعدي الخزرجي

### <u>اسمه ونسبه</u>

محمد المختار بن محمد (حَوَّدْ) بن بوحيدة بن محمد المختار بن أبي بكر بن الشيخ الحاج عبد الله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني. (١)

### مولده ونشأته وطلبه للعلم:

ولد سنة ١٣٠٦ هـ، ونشأ في بيت والده ، وحفظ القرآن الكريم وبعض المتون في سن مبكرة ، على عمه محمد الأمين بن بوحيدة وأخذ عنه علم النحو والصرف وبدأ بدراسة تفسير القرآن الكريم على ابن عمه محمد بن محمد الأمين بن بوحيدة الأنصاري ، وسافر إلى الأنصار الغربيين واستكمل تفسير القرآن الكريم عند الشيخ عثمان بن محمد بن حوالن الأنصاري ورجع إلى (تمبكتو) ودرس أصول الحديث والفقه على الشيخ (سيدي عالى) من أهل أروان ومن أجلاء مشايخ تمبكتو.

ثم رجع إلى مرابع صباه في شرق تمبكتو وقد همه أمر الحساب فأخذه على أحد علماء (الكوندر) كما أخذ عنه علم البلاغة بفروعه ، وعلم الفرائض ، وأخذ علم الحديث على الشيخ التيجاني الجكني من موريتانيا ، ودرس علم التوحيد على الشيخ محمد المختار من أبناء (أمغيان) وهي إحدى القبائل التابعة للأنصارمن الأشراف العلويين وأخذ علم العروض والقافية والأدب على الشيخ محمد البراكني الموريتاني ، واجتهد في طلب العلم وأكب على العلوم بأنواعها ،ثم بعد ذلك تزوج وجلس للتدريس والفتيا والقضاء

( ' ) جمعت أشتات ترجمته سماعا من أسرتنا على مراحل زمنية متفاوتة امتدت أكثر من عشرين سنة ، والشيخ محمد المختار بن حود أدركته و أعرفه كان لنا به جوار طويل ووعيت على قصصه وأخباره التي ترددت على سمعي كثيرا .وممن أفادني ببعضها بعد تدقيقها من غيره: الشيخ هما بن حمتاهي ، وقد عرضتها على ابنه الشيخ الطيب بن محمد المختار بن حود أثناء زيارته لي في منزلي بالرياض فأثنى عليها وأجازها، كما أفادني ببعضها، الدكتور عبد الله بن محمد بن مهدي الأنصاري نقلا عن الشيخ مجد الدين بن المهدي الأنصاري .

والتأليف حتى توفي وقد صار قاضيا ومفتيا رسميا لجميع القبائل الصحراوية وجميع بلاد تميكتو .

وله فتاوى كثيرة وكتب مبثوثة لدى الناس منها ثلاثة كتب في الرد على أهل التيجانية وغيرهم من أهل البدع ، وهذه الكتب موجودة في بلاد (كيدال) لدى قبيلة " (إيفوغاس) كما ذكر لنا ذلك .

إضافة إلى ديوان شعر رصين جمعه الشيخ محمد (همّ) بن محمد الطاهر الأنصاري وقد تتلمذ عليه خلق كثير من أهل تلك الصحراء ومن جميع قبائلها منهم على سبيل المثال: عبد ربه بن محمد ، وأبناء عبد القادر ، ومجد الدين بن المهدى ، والحسين بن محمود وكلهم من الأنصار وغيرهم كثير .

وكان في الشيخ حدة وشجاعة وجرأة على الرجال في الحق.

وكان ثريا يملك كثيرا من البقر والغنم والإبل وغيرها وكان كريما مضيافا .

وكان أول من حارب التصحر وحياة البدو وأمر بالتمدن وكان أول رمز وضعه للتمدن الدار التي بناها على ضفة نهر النيجر عام ١٩٤٠م بمنطقة (جربي) بالجيم المصرية (garbay) والتي أمر أخاه محمد علي باتخاذها كفصل لتدريس القرآن الكريم وعلوم الدين وأول من أمر بالزراعة وامتلاك السفن

ومن إنجازاته حفره بئر ذات الأراك (تن تيشغت) وبئر (إن كلا) الغربية والثالثة من آبار (إن كلا).

### عقيدته :

كان أشعريا من الأشاعرة (المتأخرة) وبعد حجه ومناظرته بعض علماء المملكة العربية السعودية تمسك بعقيدة أهل السنة والجماعة من السلف الصالح، وأبطل تأويل الصفات كما يفَعل المعتزلة وأثبت لله تعالى من الصفات ما أثبته لنفسه في القرآن الكريم و ما أثبته له رسول الله صلى الله عليه وسلم منها في السنة من غير تأويل ولا تشبيه ولا تمثيل ولا تعطيل ولاتكييف ولا تحريف على حد قوله تعالى:

{ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير }

كالاستواء والإتيان والمجيء والوجه والعينين واليدين ... الخ

وثبت على ذلك بتوفيق من الله حتى توفي رحمة الله عليه رحمة واسعة وأدخله فسيح حناته .

### <u>حجـــه</u>

حج الشيخ إلى بيت الله الحرام وأدى فريضة الحج في عهد الملك عبد العزيز بن عبد الرحمن آل سعود ولقيه بمنى وألقى بين يديه قصيدة ارتجالية في مدح جلالته منها:

ألا من لى بعنس جلمزيز تساعدني بنص أو هـزيز

هملعة مضمرة جزول برجليها إذا ملعت نهوز

فتبلغني إلى ملك كريم وفيع المنتمى عبد العزبز

أعز الدين بعد الذل حينا فدان له ملوك الانجليز

وجدد كل مندرس قديم فعجت ذي المناسك بالأزيز

### \* \* \*

وكان ذلك قبل وفاة الملك عبد العزيز رحمه الله تعالى بثلاث سنوات ، أي سنة (١٣٧٠ه ) .

# (وفاتــه)

توفي الشيخ محمد المختار بن محمد (حَوَّدُ) تغمده الله برحمته سنة ١٤٠٢ ه. وقد رثاه عدد من الشعراء بكثير من القصائد.

# (١٤) ترجمة الزعيم محمد علي(١) بن الطاهر الأنصاري الساعدي الخزرجي

نسبه: هو محمد علي بن الطاهر بن المهدي بن محمد بن حبدى بن حمادة بن محمد ( أبانن ) بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدنى الأزدي القحطانى اليمانى.

مولده : ولد عام ۱۸۹۸ م في إحدى ضواحي تمبكتو الشاسعة شمال مالي

نشأته : نشأ في رعاية والده الشيخ الطاهربن المهدي الأنصاري (٢) في بيت عز ، فقد كان أجداده عمالا لملوك المغرب على بلاد تمبكتو ، يأخذون البيعة لهم من سكان الصحراء الأزوادية من عرب وطوارق ، منذ أن خضعت تمبتكو لسلطان المغرب في أواخر القرن السادس عشر الميلادي بانتصار جيوش أحمد المنصور على امبراطورية سنغاي إلى أن استولى الاستعمار الفرنسي على البلاد في عام ١٩٢٠م .

وقد أحضر له والده العلماء والفقهاء لتعليمه وتأديبه على عادة أهل تلك البلاد فتعلم على أيديهم وتدرّب على الفروسية وفنون القتال ، على عادة أبناء الوجهاء والأثرياء هناك ، وقد تعمد والده تنشئته على تحمل المسؤلية وتولى القيادة والمهام الجسام .

حياته : نشأ الشيخ محمد علي بن الطاهر الأنصاري في وقت حساس أثناء دخول المستعمر الفرنسي للمنطقة ، فعاش حياته قتالا ، ومقاومة ضد المستعمر الذي رأى علماء المسلمين في تلك البلاد أن قتالهم جهاد ودفاع عن النفس والحرمات فلم يتخلف مسلم عربي أو طارقي \_ وقليل من القبائل الزنجية في تلك البلاد عن محاربته وإعلان الثورة ضده ، ولا أ قول ذلك عصبية أو نعرة ولكن التاريخ يشهد بإقبال المسلمين من القبائل الزنجية على المستعمر وانكبابهم على ما معه من امتيازات التعليم والجيش .. الخ ولهذا استقلّت البلاد على حكمهم \_ أي هذه القبائل الزنجية \_ دون مشاركة العناصر الأخرى كالعرب والطوارق .

<sup>(1)</sup> سمي باسم القائد محمد على الأنصاري (إنغونا) حيث ولد في نفس سنة وفاة (إنغونا) وكان ذلك من عادة أهل تلك البلاد أن يتسمى اللاحق بالسابق إذا كان من المشاهير.

<sup>(2)</sup> انظر القشاط: التوارق عرب الصحراء الكبري صـ2٣ .

### دوره البارز في تعليم أبناء العرب والطوارق:

كان العرب والطوارق،من أشد المقاومين للاستعمار الفرنسي منذ دخوله لبلادهم،وخاضوا الحروب والمعارك ضدهم واستشهد منهم الآلاف،وسجن الآف، وجري نفي المئات منهم،وحتى رأي بعض شيوخ القبائل،أن تحقيق مصلحة البلاد والعباد في الصلح مع الفرنسيين، حفاظا على أرواح المسلمين وحماية لبيضتهم، فبدأت المصالحات مع الفرنسيين، وانتهت المقاومة القتالية، ودخل العرب والطوارق في مقاومة من نوع آخر، تتمثل في مقاومة التعليم الفرنسي،والثقافة الفرنسية،فرفضوا إلحاق أبنائهم بالمدارس النظامية التي تدرس بالفرنسية،وكان الزعيم محمد على ، من أوائل من أبدى معارضته لمقاومة التعليم، لعلمه أن المستقبل في البلاد ؛ إنما سيكون للمتعلمين، ورأى بفكره الثاقب وحكمته أن إقبال الماليين من غير العرب والطوارق على التعليم، معناه: أنهم هم حكام البلاد مستقبلا، ولهذا عارض مقاطعة العرب والطوارق لتعليم أبنائهم، وناضل وكافح من أجل إلحاق أبنائهم بالمدارس،وافتتح عددا من المدارس بجهود ذاتية متواضعة، في معظم مخيماتهم في البوادي ،شرقا وغربا ،وشمالا وجنوبا،وتخرج منها عدد من أبناء العرب والطوارق، وتوسعت بعد ذلك، وبعد تقبل بعض فئاتهم تسجيل أبنائهم في المدارس الرسمية، بعد الاستقلال، وحيث صار حكام مالي بعد الاستعمار من المسلمين، وكان من أسباب هجرة الزعيم محمد على الأنصاري إلى بعض الدول العربية، مع مجموعة من أبناء العرب والطوارق، لغرض تمكينهم من التعليم في الدول العربية، لإيمانه الراسخ بأهمية التعليم، أيا كانت لغته عربية، أم فرنسية، ولإقامة الحجة على بعض الآباء الذين حرموا التعليم الفرنسي، بإتاحة الفرصة لأبنائهم للدراسة في الدول العربية، فكان من أولى اهتماماته رحمه الله نشر التعليم بين أبناء العرب والطوارق.

### دوره في مقاومة الاستعمار الفرنسي:

كما ذكرنا سابقا ،قد انتهت المقاومة ضد المستعمر عام1920 م ببعض الاتفاقات وبعد ذلك بعامين تولى محمد علي قيادة العرب والطوارق الأزواديين فواصل الثورة ضد الفرنسيين ومنع شعبه من المشاركة في الحرب العالمية الثانية بجانب الفرنسيين مما جعل الفرنسيون يصعدون الموقف ضدهم ، وقاموا بتصنيفهم أعداء لفرنسا ؛ بعد أن كانت

فرنسا موافقة على منحهم الا ستقلال بدولة خاصة بالعرب والطوارق في صحراء أزواد ، بل إن فرنسا اتخذت ذلك ذريعة لإبعاد الشيخ محمد على الأنصاري إلى الخارج بدعوى أنه المحرض الرئيس لشعبه على عدم القتال في الحرب العالمية الثانية مع فرنسا ، وكان إبعاده عام ١٩٤٨ م ؛ فتوجه إلى المملكة العربية السعودية حيث كانت تربطه علاقة بالملك الراحل جلالة الملك عبد العزيز بن عبد الرحمن آل سعود وابنه الراحل جلالة الملك فيصل بن عبد العزيز وكان آنذاك أميرا - وكان ذلك في عام ١٣٦٩ هـ، واستمرت هذه العلاقة إلى عهد جلالة الملك سعود بن عبد العزيز الذي تولى الملك بعد والده . رحمهم الله جميعا . ، وكانت هذه العلاقة - حسب شهود عيان - مبنية على أساس أصله الذي يعود إلى الأنصار أهل المدينة المنورة قبل تفرقهم في الآفاق مع الفتوحات الإسلامية ، ومراعاة للرحم القديم وعملا بوصية الرسول صلى الله عليه وسلم بالأنصار، نصح الشيخ محمد على الأنصاري بأن يتخلى عن مطالبه وأطماعه في إقامة دولة بصحراء تمبكتو خاصة بالعرب والطوارق مقابل أن يمنح الجنسية العربية السعودية هو وجماعته مع إقطاعهم ناحية من نواحى المملكة الشاسعة يقيمون فيها ويكون أميرا لجماعته من الأنصار فيها ، ولكن طموح الشيخ محمد على الأنصاري ونضاله من أجل إقامة دولة للطوارق بزعامته لم يدع له مجالا لقبول العرض وذلك الطموح هو ما جعله يذوب كلية بجماعته الأنصار في القبائل الطارقية والبربرية أهل البلاد الأصليين، وذلك حتى يحافظ على مكانته كزعيم لتلك الشعوب على السوّاء - ولهذا للأمانة فإن الشيخ محمد على الأنصاري يفضل مصطلح ( الطوارق ) ليشمل سكان الصحراء عربهم وطوارقهم خشية انفصال الطوارق أهل العدد والبلاد - عن زعامته ، وهذا الهاجس هو الذي منعه من قبول العرض السعودي الذي منح له ولجماعته في ذلك الوقت رعاية للرحم القديم في أصولهم العريقة واستجابة لوصية الرسول صلى الله عليه وسلم بهم ، ومع ذلك فإن كثيرا من جماعته الذين قدموا معه آنذاك فضلوا الانفصال عنه واستوطنوا المملكة العربية السعودية وتجنسوا بجنسيتها ، ومن وقتها لم تزل عودة الأنصار إليها مستمرة وحتى الآن.. ، وأما هو فقد انتقل من السعودية إلى مصر عام 1954 م وتزوج من سيدة مصربة ، وعقد علاقة جيدة مع جمال عبد الناصر ،وشاركه في تبني القومية العربية..! ثم في عام 1960 م توجه إلى ليبيا أيام الملك إدريس السنوسي ، ومكث فيها عامين استقر بعدها في المغرب لكن في عام ١٩٦٣ م وبعد نشوب الحرب الحدودية بين

المغرب و الجزائر تقدم موديباكيتا الذي صار رئيسا لجمهورية مالي بعد استقلالها من فرنسا عام1960 للوساطة وقبل الطرفان وساطته لكنه اشترط تسليمه الثوار العرب والطوارق ، فاشتُدْرِج الشيخ محمد علي الأنصاري إلى الجزائر وشُلِّم هناك إلى السلطات المالية فأودعته السجن حتى عام ١٩٦٦ م بعد انقلاب موسى تراورى على موديباكيتا ، وبعد ذلك لجأ إلى المغرب مرة أخرى فاستقر في الرباط ( لاجئاً سياسياً ) مكرسا حياته للدفاع عن قضية العرب والطوارق بواسطة النضال والجهاد ضد المستعمر الفرنسي وحكومات مالي المتعاقبة وعندما علاه الكبر والشيخوخة اقتصر دوره على متابعة أخبار البلاد عن طريق زواره من العرب والطوارق وتقديم المساعدات المادية والمعنوية للثوار العرب والطوارق وظل في نظرهم ظاهرة لايمكن تكرارها في تاريخ المنطقة لما اتسمت به العرب والطوارق وظل في سبيل قضيتهم إلى أن توفاه الله في منفاه – المغرب عرب المحروسة في مدينة الرباط يوم السبت الموافق ١٤١٥/١١ ه ، ١٤٩٩/ ١٩٩٩ م عن عمر يناهز الست والتسعين سنة (٩٦). (١)

<sup>(1)</sup> انظر ترجمته في مجلة الوسط العدد ٩٣ ، ١٩٩٣/١١/٨ م . والقشاط محمد سعيد : في التوارق عرب الصحراء الكبري ص ٢٤٣ ومجلة المحلة العدد (٦٠٥) في -1891/9/1١ ه ، ١٤١٢/٣/٩ م .

عن آل نافع الأنصار

## ( ١٥ ) ترجمة الشيخ: الحسين محمود الأنصاري الساعدي الخزرجي

220

نسبه: الحسين بن محمود بن حوّى بن محمد أحمد بن صاحبي بن محمد ( آخوا ) بن الشيخ الحاج عبد الله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدنى الأزدي القحطاني اليماني.

وهو أحد ستة إخوة كلهم علماء وأهل علم متصل.

ولد بصحراء مالى في بداية القرن العشرين الميلادي بحدود العام ١٩٠٠م، وتوفي عن عمر يناهز السبعين عاما بحدود عام ١٩٦٨م.

التحق "بالكتاب" مبكرا وقرأ القرآن وحفظه ثم بدأ بدراسة كتب اللغة وعلومها وآدابها والنحو والصرف وقواعده، وأخذ يدرس كتب الفقه والتفسير على ما جرت عليه العادة في زمانه، وتخصص في الفقه وعلوم اللغة،

### \*ومن أشهر مشايخه:

- ١- الفقيه العلامة قاضى قضاة مالى الشيخ: محمد المختار بن حود الأنصاري
  - ٢- الشيخ محمد الطاهر بن محمد المختار الملقب ب: حماتا بن حمتال
    - ٣- الشيخ العلامة سديدي الجلادي
    - ٤- والشيخ العلامة محمد محمود الأرواني
      - \*وقِرأ من الكتب:
- ١- ألفية ابن مالك ونبغ في قواعد النحو وكلفه شيخه بتدريس زملائه من الطلاب.
  - ٢ وقرأ وحفظ تفسير الجلالين
    - ٣- وتفسير الخازن
    - ٤ وتفسير ابن عباس
    - ٥- الإتقان في علوم القرآن
  - ٦- الخليل- ابن عاشر الرسالة
    - ٧- تحفة الأحكام
  - ٨- كتب اللغة والآداب أخذها عن الشيخ محمد المختار
  - \* وأخذ عنه أيضا الفقه إلى جانب الشيخ سديدي الجلادي الأنصاري

- \* ودرس كتب التفسير عن العلامة القاضي محمد المختارين حود الأنصاري
  - \* وأخذ عن الشيخ محمد محمود الأرواني ،وأخذ عن شيوخ "كل إنوكدر"

وبعد ذلك نبغ وتخصص في علوم اللغة والفقه والآداب وأصبح معلما وشيخا بإجازة من شيوخ زمانه وأساتذته حتى غدا من مشاهير العلماء في زمانه وسيداً من سادات الأنصار وهو أديب وشاعر وله عدة قصائد وتوجد عند بعض طلبته من مثل حمة ابن معلى، وقد قام محله محمد صالح حسين وقد سلم بعض قصائده للشيخ حمدي الأنصاري ونحسب أنها في مكتبته، وبعضها يوجد في مكتبة في منطقة "بانيكا وغيرغون" تاغاروست.

\*الجوانب المشرقة من حياته

قال تعالى: {إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ} وقال صلى الله عليه وسلم "العلماء ورثة الأنساء".

لقد كانت حياته في كل جوانبها مشرقة، حيث استطاع أن يتبوأ للأنصار مكانة وموقعا في منطقة "أربندا" وحفر بئر "تين ألدا" وأقام مسجدا وبنى داراً ومدرسة للتعليم وكان أول من اتخذ بيوتا من الطوب والحجارة في تلك المنطقة وآثاره شاهدة على ذلك، وقد سانده في ذلك أعمامه وإخوته مثل إبراهيم يونس، ومحمد بن يونس والزبير، ومحمد على بن محمد، وحمدى بن أحمد.

وكان داعية للإسلام في تلك المنطقة، أخذ يدعو قبائل الطوارق للإسلام ويرغبهم فيه ويجدد لهم دينهم، حتى تتلمذ عليه شريفو بن ثاقب سيد قبيلة "إقودارن" وأقام مسجدا في مضاربه وأصبح يؤذن للصلاة، وكذلك ابنه "أنوا".

وتفرغ للعلم وتعليمه وأخذ طلاب العلم يرتادون ناديه من كل النواحي المجاورة. \*ومن أشهر طلابه: الشيخ حمدي أحمد الأنصاري والشيخ: عبد الله بن المبارك الأنصاري، وابن محمد المصطفى الشيخ محمد المولود " إنتولو"، وأخوه محمد إعلا، وابن حسان أكحتي حسان، والشيخ محمد حسان، والشيخ حمة بن معلى والشيخ عبدالله " دلاهو" المعروف الفاضل، وابن محمد بن حوتفى الشيخ المرحوم: حنتللو، وأخوه الشيخ الفقي محمد، وابن حمتاهي همة، ومحمد مولود، وأبوبكر بن محمود "تين أجار دهن"، وأحمد بن محمد بن حتاهيل، والشافعي بن عبد الله، وأخيت بن المهدي.

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

وقد عرف الشيخ بفضله وكرمه وجوده فكان يصرف على طلابه، ولا يكلفهم بالأعمال حيث يوجد من يتولى ذلك دونهم، وكان ثريا سخيا رحب الصدر لا يضن على أحد بمال، وعرف بالصبر والعفة والشجاعة وصلة الرحم ولا يفرق بين أحد من إخوته وأبناء عمومته، شمل اليتامي والأرامل مضيافا، وكان أحد الثلاثة الذين حفروا الآبار في منطقة "أربندا" وهم محمد المختار ، والحسين، والحسن بن محمد، وقد كان يحرص على حجاب حريمه فكن متحجبات مثله في ذلك الشيخ الحسن بن محمد المصطفى، والشيخ: حمدي بن أحمد.

وخلف من الأبناء الشيخ محمد الحسين، الأستاذ محمد صالح الحسين، والأستاذ مفتاح الخير الحسين، والأستاذ الشيخ: زين العابدين الحسين، وعبد الله الحسين. وكلهم أساتذة وشيوخ وأهل علم ومدرسين فكانوا خير خلف لخير سلف.

وله من البنات: فاطمة، حاية، عائشة، عزة (١)

<sup>(</sup> ١) وردتني ترجمته من أبنائه المشائخ : محمد ومحمد صالح ومفتاح الخير وزين العابدين وعبد الله من سكان ووجهاء مدينة أوباري بالجماهيرية الليبية، والشيخ الحسين أدركته وأعرفه كان لنا به جوار طويل ووعيت على قصصه وأخباره التي ترددت على سمعي كثيرا .

### ( 17 ) ترجمة الأديب الكبير عبدالقدوس الأنصاري

الأستاذ الاديب، الصحفي النابه، العالم المحقق المدقق، الأثري المؤرخ، اللغوي المجمعي، الأستاذ عبدالقدوس بن القاسم بن محمد بن محمد الانصاري الخزرجي. ولد في المدينة المنورة على سكانها افضل الصلاة وازكى التسليم.. كان مولده في عام ١٣٢٤ه... توفي والداه ولم يتجاوز السادسة من عمره.. كفله عمه وشيخه العلامة الشيخ محمد الطيب الانصاري، عالم المدينة المنورة، وهو والد الأستاذ الدكتور عبدالرحمن الانصاري.

تلقى علومه الدينية واللغوية والتربوية على يد شيخه وأستاذه العلامة محمد الطيب الانصاري في المسجد النبوي الشريف، حيث كان بداية خطوة نحو المجد.. وانعم بها من بداية.. بل انها بداية الخير والفأل الحسن في جوار الرسول الاعظم سيد ولد آدم اجمعين، عليه وعلى آله وصحابته افضل الصلاة وازكى التسليم.

بدأ الدراسة وعمره لم يتجاوز الخمس سنين، وفيها حفظ القرآن الكريم، واعقبه بحفظ المتون في علوم التفسير والحديث والفقه واللغة.

في عام ١٣٤١ه افتتحت مدرسة العلوم الشرعية في المدينة المنورة، وقد انشأها فضيلة السيد احمد الفيض آبادي لتيسير التعلميم الديني والعربي، وقد عين الشيخ محمد الطيب الانصاري رئيساً لمدرسيها.. وبطبيعة الحال التحق بها (عبدالقدوس الانصاري)، وتخرج فيها في عام ١٣٤٦ه بتفوق وامتياز.. يقول الانصاري في ذكرياته لتلك الفترة: (وكنت اول الطلاب في اخذ علامات النجاح العليا) ص ١٣٢٦عدد شوال وذو القعدة امارة المدينة المنورة الشيخ اسماعيل حفظي، وكان ان اعجب بالأداء المتفوق للشاب المارة المدينة المنورة الشيخ اسماعيل حفظي، وكان ان اعجب بالأداء المتفوق للشاب النابة (عبدالقدوس الانصاري) فأشار على وكيل الامارة بأن يلحقه بديوان الامارة، وابلغ الانصاري بهذه الرغبة، حينئذ استشار الانصاري شيخه وأستاذه الشيخ محمد الطيب الانصاري - وهذا من عظيم ادب البنوة للأبوة – ويصف الانصاري ذلك بقوله: (.. وثاني يوم بعد نجاحي في الاختبار الشاق العنيف، كنت جالساً على مكتبي في ديوان امارة المدينة المنورة موظفاً صغيراً بها.. اصغر من جميع الموظفين به.. كان ذلك في غرة شهر رمضان ١٣٤٦ه).

ليس هذا فحسب، بل بعد تخرجه من مدرسة العلوم الشرعية رغب اليه السيد احمد الفيض آبادي مؤسس وصاحب المدرسة ان يكون أستاذاً للادب العربي فيها.. وحقق رغبة أستاذه وظل أستاذاً فيها زهاء اثني عشر عاماً.. هذا اضافة لاعماله الأخرى. مكثف الانصاري في الديوان الملكي يتقلب في وظائفه حتى عام ١٣٥٩ه، حيث نقل بعد ذلك الى مكة المكرمة في وظيفة رئاسة تحرير الجريدة الرسمية (أم القرى) وتم ذلك بإرادة ملكية – برقية – صدرت من الملك عبدالعزيز – عليه رحمة الله تعالى – الى امارة المدينة المنورة.

واستمر في وظيفته تلك حتى عام ١٣٦١ه، حيث صدر امرسمو الأمير فيصل ولي العهد آنئذ بنقل الأستاذ عبدالقدوس الانصاري ليعمل في ديوان سموه في جدة.. وبقي فيه حتى عام ١٣٨٦ه حيث تفرغ بعد ذلك تفرغاً كاملاً لمجلته المنهل التي انشأها في عام ١٣٥٥هم ١٩٣٧م وظل يصدرها باستمرار رغم كل تلك المشاغل والوظائف والمهام. ورغم كل تلك التنقلات.. من المدين المنورة الى مكة المكرمة الى جدة.. ينتقل بها حيث ما انتقل.

هذا مختصر ميسر للحياة الوظيفية للانصاري – عليه رحم الله تعالى – لم نرد البسط فيها، فقد كان أداؤه فيها كبيراً وملحوظاً، وهذه الصفحات لا تكفي.. اذن، لنبسط الحديث بسطاً ميسراً ايضاً في حيواته الفكرية والثقافية والادبية والعلمية.

\*\* عبدالقدوس الانصاري كان طموحاً متصاعد الطموح، وكان صاحب منهج في الحياة والمجتمع الزم به نفسه.. وهو طالب في مدرسة العلوم الشرعية، كان همه اكبر بكثير من هذا الفصل الدراسي، كان يفكر في ترقية الحياة الادبية والفكرية لبني قومه في المدينة المنورة، وهذا ما تؤكده لنا مجموعة مقالاته التي كتبها في وقت مبكر من حياته، وتؤكده ايضاً انشطته الثقافية والادبية التي كان يقوم بها، من عقد الندوات واللقاءات، ثم انشأ اول نادٍ أدبي في المدينة المنورة، كان مشغولاً بتصحيح الاخطاء اللغوية التي حدثت بمزاحمة اللغة التركية للغة العربية، كان همه ومبتغاه ان يحقق آثار المدينة المنورة، مدينة الرسول (صلى الله عليه وسلم) ومدينة اصحابه.

كل هذا، كان يشغل بال وفكر الانصاري وهو لا يزال على مقعد الدرس في مدرسة العلوم الشرعية.. إذن، لم يكن همه ومبتغاه ان يجمع اليه العلم من اطرافه، فحسب، بلك كان همه أيضاً ان يفيد مجتمعه من هذا العلم، ولقد بذل من الجهد وسعه لتحقيق هذه

الغايات النبيلة. إذن، لنقرأ ما كتبه الانصاري في (قصة حياتي) لنقف على المجاهدات العلمية والادبية والاجتماعية لهذا الشاب المتصاعد في طموحه، وهو لا يزال في مقاعد الدرس، ويقول الانصاري (.. أثناء الدراسة كنت لاحظت أن ما كان سائداً من ألوان الإنشاء هو لون الإنشاء القديم المسجع الركيك.. فضايقني ذلك في نفسي وصرت أبحث عن منفذ جديد، واتفق أن وردت إلينا كتب المنفلوطي: العبرات والنظرات وغيرها، كما وردت إلينا في ذلك الوقت بعض الصحف المصرية الأدبية، البلاغ الأسبوعي، الهلال، المقتطف، الشرق الأدنى، المرشد العربي.. فأثرت هذه على اتجاهاتي، وصرت ألتهمها التهاماً وأعنى بمسايرة أسلوبها انفكاكا من أسلوب الإنشاء المسجع الركيك الذي كنا نتلقاه من معلم الخط، وهكذا بدأت أرسم خطي الحديث، جاعلاً من مطالعاتي أستاذي

ملحق العدد الصادر في ذي القعدة وذي الحجة ١٤٠٣ه.. ص ١٦/١/قصة حياتي. وهذه الجملة الأخيرة (جاعلاً من مطالعاتي أستاذي الخاص).. تشير إلى الهم الفكري والثقافي الذي كان يعايشه الأنصاري، ويبحث جاهداً لتجديده. وهذا أول معالم التجديد عنده. والأنصاري لا يعيش لنفسه، بل يعيش ومعه قومه وأمته، لا يعمل على نهوضه هو فحسب، بل يسعى لأن ينهض بقومه، فكراً وثقافة وأدباً، وأسلوب حياة، وهذا قدره وقدر الرواد من أمثاله.

ويتأكد لنا هذا التوجه عند الأنصاري بقراء هذه الفقرة حيث يقول «.. فعكفنا نحن الأثنين – الأنصاري وصديقه السيد عبيد مدني – عليهما رحمة الله تعالى – على هذا الاتجاه، وسعينا ننشر الأسلوب الحديث الذي نزاوله في الناشئة في المدينة المنورة. وقد بدأ الخطوة الأولى للحركة الأدبية في المدينة المنورة بتوجيه الاستفتاءات الأدبية الحديثة المحركة للنشاط الفكري، وكانت أول حركة يقظة أدبية حديثة سنة ١٣٤١هـ» المصدر السابق نفسه ص ١٦.

أي أن هذا النشاط الطموح بدأ قبل تخرجه بخمس سنوات، إذ كان تخرجه في مدرسة العلوم الشرعية عام ١٣٤٦ه أي أن الأنصاري كان عمره آنئذ (سبعة عشر عاماً).. شاب في السابعة عشرة من عمره يحمل هذا الهم الثقافي الفكري، في بيئة لا يوجد فيها – آنئذ – ما يساعد على هذا النشاط.

ويتصاعد الطموح عند الأنصاري، وتترسخ في أعماقه فضيلة العمل، كسباً معرفياً وعلمياً وفكرياً لنفسه، وإفادة لقومه وناسه، نهضة وارتقاء في سلم المجد.

ويسجل في وعي تام تلك الخطى، إذ يقول:

«وفي سنة ١٣٤٥ه بدأت المحاولة تعطي ثمارها، فبدأت الأماني الحالمة البعيدة المدى والتحقيق تطرق أدمغتنا بإنشاء صحف ومجلات تنشر أدبنا وأفكارنا، وبدأنا ننشد عالماً أدبياً أفضل» نفس ص ١٦.

إذا كان الطور الأول هو طور القراءة والاطلاع، فإن الطور الثاني هو (إنشاء صحف ومجلات)..

كل هذا والأنصاري لا يزال في مقاعد الدرس لم يغادرها، ولكنه كان يتصاعد آمالاً عريضة وطموحاً لا تحده الحدود.

وبنمو الحركة الثقافية والفكرية بصورة أوسع في المدينة المنورة فإنه بجهد الأنصاري وزملائه، أنشئ أول ناد أدبي في المدينة المنورة.

وفي هذا يقول عبدالقدوس الأنصاري «في سنة ١٣٥٥ها أقام راقم هذه السطور مع زملائه بالمدينة المنورة نادياً أدبياً لتفتيح الأذهان وترقية مستوى البيان العربي وإصلاح المجتمع وسموه، باسم لم يسبق له مثيل، من ناحية إدخاله صيغة «السعودي» فيه والاسم هو (نادي الحفل الأدبي للشباب العربي السعودي المتعلم) بالمدينة المنورة».

(مجلة المنهل العدد الصادر لشهري المحرم وصفر ١٤٠٥ه ص ٧٥/ موضوع (حياتي) بقلم عبدالقدوس الانصاري.

ونلحظ هنا بوضوح أن أهداف إنشاء وتأسيس هذا النادي كانت واضحة المعالم في ذهن الأستاذ الشاب عبدالقدوس الأنصاري وهي (تفتيح الأذهان – ترقية مستوى البيان العربي – وإصلاح المجتمع).. وهذه الأهداف في كل أبعادها كانت تمثل طرفاً من (المشروع الحضاري) الكبير الذي كان يتقد به ذهن الأنصاري، والأنصاري جعل من مجلته المنهل التي أسسها في ١٣٥٥ه، الميدان الأرحب لإظهار هذا المشروع الحضاري الكبير. في عام ١٣٤٦ه، نشر الأنصاري أول مقال له في مجلة الشرق الأدنى التي كان يصدرها الأستاذ أمين سعيد بمصر وكان موضوع المقال جريئاً بالنسبة لظروف ذلك العهد.

يقول الأنصاري: (كان الموضوع – بماذا ينهض العرب – وقد أبديت رأيي في أن نهضة العرب مرتبطة بوحدتهم، ووحدتهم مرتبطة بوجود زعيم عربي يوقظ النائمين ويتقدم سير القافلة إلى قمم الوحدة المنشودة، وأحدث المقال دوياً، وقد أعجبت بالمقال كما يعجب المرء بأول وليد (ص ١٦ قصة حياتي/المرفقة في آخر عدد ذي القعدة وذي الحجة المرء بأول وليد (ص ١٦ قصة حياتي/المرفقة في آخر عدد ذي القعدة وذي الحجة

وحق له أن يعجب بما كتب. شاب في الثانية والعشرين من عمره يكتب عن نهضة العرب، وشروط النهضة المبتغاة.. لا نقول إنه الشاب الوحيد في العالم العربي الذي يحمل هذا الهم، لكنه بالتأكيد واحد من مجموع تلك الصفوة، على قلتهم.

سبق أن ذكرنا أن الأستاذ عبدالقدوس الأنصاري قد عين موظفاً في ديوان إمارة المدينة المنورة بعد تخرجه من مدرسة العلوم الشرعية بيوم واحد،وجاء قرار توظيفه بتوجيه من أمير المدينة المنورة آنذاك، وكان أصغر موظف في ديوان الإمارة. (وكان يعني بإصلاح الكلمات المغلوطة في الرسائل الرسمية التي تصدر من ديوان الإمارة آنذاك) ص ٥٨/مجلة المنهل/عدد المحرم وصفر ٥٠٤١ه.

ترى هل كان أمر الإصلاحات اللغوية بالنسبة له سهلاً ميسوراً، في وقت شاعت فيه الأمية وغلب عليه الجهل، لقد كانت إصلاحات الأنصاري اللغوية مكان استهزاء زملائه، وموضع تندرهم، ذلك لأنهم عهدوا الأمر عندهم هكذا، فكيف يأتي شاب في العقد الثاني من عمره ليغير ما عهده الناس في كتابة رسائلهم.

ولكن الشاب الطموح الأنصاري صاحب رسالة وصاحب الرسالة لا توقفه العثرات.. ويسجل الأنصاري بقلمه مدى المعاناة التي وجدها في هذا السبيل الذي اختطه. يقول في موضوع (حياتي):

«.. وقد قاوم بجهده هذا التيار الفاسد، وما بالى بالعنت والسخرية، اللذين ينصبان عليه من كل صوب وحدب، من الموظفين الزملاء وغير الزملاء» ص ٥٨ –٩٥/مجلة المنهل عدد المحرم وصفر ٥٨٤ه.

ويعلل ذلك بقوله: (وأعمال الإصلاح دائماً تلاقي معارضات شتى، وتتطلب قياماً واستمراراً، وشجاعة كافية لمقابلة الحملات المتعاقبة) نفسه ص ٥٩.

في شهر ذي الحجة من العام ١٣٥٥ه/١٩٣٧م أصدر الأستاذ عبدالقدوس الأنصاري أول عدد من مجلته (المنهل) وتوالى إصدارها في غرة كل شهر بدون انقطاع، إلا في

سنى الحرب الكونية الثانية، بسبب ارتفاع سعر ورق طباعة الصحف والمجلات، ثم عاودت الإصدار، واستمر هو بصحبتها وهي بصحبته حتى تاريخ وفاته في جمادى ٢٠٤ه.. حيث حمل الراية من بعده ابنه الأستاذ نبيه الأنصاري حتى وفاته في صفر ١٤٢٤ه. - رحمه الله وأحسن إليه.. وتظل راية المنهل مرفوعة بتوفيق الله تعالى على يد الحفيد الأستاذ زهير الأنصاري – أمد الله في عمره، وأدام توفيقه.

ولكن.. إنشاء وتأسيس مجلة في ذلك الوقت - منتصف القرن الرابع عشر الهجري، لم يكن بالأمر الميسور ولا الهين.

يقول الأستاذ عبدالقدوس الأنصاري مسجلاً تلك البدايات.

«في عام ١٣٤٨ه اتضحت لدي سبل إصدار مجلة علمية تدفع عن العروبة والإسلام التيارات الجارفة إذ ذاك من الاندفاع نحو التغرب في كل شيء.. وتجدد شباب الأدب العربي في هذه البلاد.. فقدمت طلباً بذلك إلى إمارة المدينة المنورة، وكان الاسم الذي وقع عليه اختياري هو (المنهل) ورفع الطلب إلى جلالة الملك عبدالعزيز.. وفي ذي القعدة ١٣٥٥ه/١٣٥٥م صدر الأمر الملكي بالموافقة على إصدار مجلة المنهل، وصدر صك شرعي بالإذن لي بإصدار (مجلة المنهل).

وصدر أول عدد من المنهل في ذي الحجة ١٣٥٥ه، - أي بعد شهر واحد من صدور الأمر الملكي - ولم يكن معي سوى أربعين ريالاً سعودياً وقت إصداره دفعتها كلها للمطبعة وبقي علي عشرون ريالاً.

ولكني لم أيأس فدفعت بمواد العدد الثاني، عدد المحرم ١٣٥٦هـ إلى المطبعة فصدر أيضاً، ثم رأيت نقل طبع المجلة إلى مكة المكرمة فطبع بها العدد الثالث، وهكذا توالى صدورها من ذلك الوقت» ص ١٧/١٦ ملحق عدد ذي الحجة ١٤٠٣ه.

ويؤكد الأنصاري هذه الريادة الصحفية بقوله:

«مجلة المنهل كانت الطليعة الأولى لصدور المجلات الأدبية في المملكة العربية السعودية» ص ٥٣ (حياتي) عدد المحرم وصفر ٤٠٥ ه.

قامت المنهل على منهجية واضحة في ذهن مؤسسها وصاحبها الأستاذ عبدالقدوس الأنصاري، وهي تمثل شخصيته في كل توجهاتها، الروحية والتربوية والسلوكية، الإنسانية والاجتماعية، العلمية والأدبية والثقافية، الوطنية والقومية والإسلامية.. بل تمثل توجهه النازع أبداً إلى التوثيق والتدقيق في بحوثه ودراساته اللغوية والتاريخية والأثرية.

والمتصفح لمجلة المنهل منذ تأسيسها وحتى يومنا هذا يستبين ما ذهبنا إليه، ويتحقق من أن المنهل تمثل حقاً شخصية مؤسسها الرائد.. ولا تزال مجلة المنهل وفية مخلصة لكل قضايا العلم والثقافة، والأدب والفكر، وقضايا الوطن والأمة العربية والإسلامية.

وتحت عنوان لمحات من تاريخ المنهل يقول الأنصاري: «ولقد صدر المنهل في منتصف العقد السادس من القرن الهجري الرابع عشر وكان الاستعمار الأوروبي يومئذ في عنفوانه جاثماً بكلاكله على أكثر ربوع العرب والمسلمين، نافثاً سموم دعاياته، ناصباً أحابيله في كل الأوساط المثقفة وغير المثقفة مضللاً نفراً من تلاميذه الأوفياء الذين وباهم ومريديهم السذج عن الصراط السوي جاعلاً نصب عينيه الدعوة إلى:

١ - لهجة عامية متفرقة ومفرقة. ٢ - والى قلب الحروف العربية لاتينية.

٣- والى تليين قناة الشعر العربي وتحويله إلى قالب لاتيني المعنى عربي الشكل، إمعاناً
 في الكيد للعروبة والإسلام.

3- تحييد الثقافة العربية الأصيلة، وجعل الثقافة الغربية الدخيلة ثقافة أصيلة لسائر أوطان العرب والإسلام.
 ٥- إبطال قواعد اللغة العربية - (نفس المصدر السابق ص٩).

«إن الدعوة إلى هذه الأمور الفتاكة بمقوماتها على أمة لها حضارة عظيمة وتاريخ عريق كانت سائدة يومذاك بشكل شامل، وقد تصدى لها نفر من نبهاء العرب، وفطناء المسلمين بالنقض والدحض».. وقد اختمرت هذه الحركة الدفاعية في فكر صاحب هذه المجلة وهو يافع وآمن بها إيماناً كاملاً، فقرر أن تصدر هذه المجلة لتكون من جنود المقاومة لعوامل الهدم التى كانت مسلطة لهدم كياننا من جذوره».

في مقال له بعنوان (مجلة أدبية هادفة) نشر في عدد شعبان ١٣٨٥هـ/١٩٦٥م، ركز الأستاذ عبدالقدوس الأنصاري على الاعتبارية المنهجية التي قامت عليها مجلة المنهل، والتي ظلت مسيرتها عليها لم تحد عنها. وهذا المقال يشكل التنفيذ الفعلي والحقيقي لما اختاره الانصاري منهجاً لمجلته المنهل، وهو من جانب آخر يمثل المنهجية التي ينبغي التباعها في الصحافة الملتزمة.

### يقول في هذا المقال:

«أنشئت هذه المجلة واتخذت من يومها مبدأ لها، العناية بشؤون الفكر والأدب والمجتمع، موضوعياً لا شخصياً، وأعنى بشؤون الفكر والأدب والمجتمع هنا ما يشمل تاريخ هذه

البلاد في علمها وعلمائها، وفي فنونها وآدابها وفي آثارها وأوضاعها الاجتماعية والاقتصادية والصحية والرياضية.

وقد صدفت صدوفاً كلياً – عمداً وقصداً – عن سبيل المهاترات والتنابز بالألقاب التي كان أمرها مستفحلاً منذ صدورها، وتمكنت من ضبط أعصابها إزاء المغريات والدوافع المتضافرة، ولم يكن الوعي عميقاً ولا شاملاً ولا كان القراء بهذه الكثرة اليوم.. ومع ذلك ضحت المجلة بمصالحها المادية حيال إنجاح مصالحها الفكرية والأدبية، فلم تنجرف في تيار المهاترات.

وذلك بالرغم من انتشار الفكرة القائلة بأن الأدب والصحف لا يرتقيان ولا يروجان إلا على أشلاء ضحايا المهاترات والتنابز بالألقاب والأحساب والأنساب».

«كانت معركة فكرية عارمة بين مجلة المنهل والجو الذي تتنفس فيه حينذاك، وإنها طالما قررت في افتتاحياتها تلازم أدب النفس مع أدب الدرس، وأنه لا يفيد أدب درسي مهاتر لمجتمع معاصر يريد رفع مستواه ونشل كيانه من هوات الانحلال والتأخر.

وأخيراً.. انجلى غبار المعركة، وقد أدرك الناس أن خطة المنهل الموضوعية في النقد والأدب والفكر هي الخطة القويمة السليمة التي من دأبها أن ترفع مستوى الأدب والفكر في البلاد.. أدركوا ذلك من طول ما شبعوا من الكلام الذي يورث الأحقاد ويؤرث العداوات ولا يجدي فتيلاً للنهوض بأدب وفكر ومجتمع.

«وكان إدراك الناس لسلامة هذا المنطق نصراً مؤزراً للمنهل نفسه في خطته الأدبية العلمية السلمية تجاه الخطة التنابزية السلبية».

«ولا غرو، فالمنهل إنما أخذ اسمه في الأصل من منهل الماء الزلال.. الذي يروي الضمآن وينظف الاقذار ويصفي الاكدار ويلطف الجو ويهيئ القراء لحركة إيجابية بناءة لا يضعضعها غرض ولا عرض ولا مرض».

ولتحقيق هذه الغايات النبيلة، يؤكد الأنصاري في مقدمته للعدد الأول الصادر في ذي الحجة ١٣٥٥ه، «سنبذل قصارى الجهد في سبيل إحاطة هذا المنهل بسياج متين من أسباب الوقاية حتى لا يتلوث معينه، ولا يتعكر صفوه بجراثيم التراشق والإسفاف، شاعرين بأن التطور من سنن الكائنات» ص٤/المقدمة.

الأنصاري، جعل من مجلته المنهل ميداناً فسيحاً للكلمة البانية والموضوع الجاد، التقى على صفحاتها الكثير من أقلام العالم العربي والإسلامي.

انشغل الأنصاري بقضايا وطنه، وتفاعل معها، وسجلها دقيقها وكبيرها، وكانت له أولياته التي حفظت له حق السبق المبكر بالدعوة الجادة للأخذ باسباب النهضة والتقدم في كل انحاء الحياة، فقد دعا لتأسيس وإنشاء الكليات والجامعات، والصناعات والزراعة والتعليم. وغيرها من أسباب التقدم والنهضة. وامتاز الأنصاري بالمتابعة الدقيقة الحصيفة لتحقيق مقترحاته.. راجع مجلة المنهل العدد ٨١، مقال بعنوان: (الأنصاري ودوره في حركة التنمية والنهضة في المملكة العربية السعودية.. المقال لراقم هذه الأسطر. والأنصاري انفعل – كذلك – وتفاعل مع القضايا المصيرية للوطن العربي الكبير، وقضايا الأمة الإسلامية.. ودراساته ومقالاته، واستفتاءاته، المنشورة في مجلته المنهل تشهد له بذلك.

الأستاذ عبدالقدوس الأنصاري، كان صحفياً بارعاً ومبدعاً.. الموضوع الغليظ الجاد الموغل في جديته، نجد الأنصاري يذلل صهوته، ويلين قياده بقلم الأديب المبدع طيع الكلمة. فيسوقه اليك سوقاً ميسوراً، تطالعه في حميمية من لا يود مفارقته، ويتضح هذا بخاصة في كتاباته في الآثار والرحلات.

\*\* هذه كلمة تعريفية مختصرة جاءت بمناسبتها.. لهذا الرائد العملاق، عبدالقدوس الأنصاري – عليه رحمة الله تعالى – ودراساته وبحوثه ومقالاته المنشورة في مجلة المنهل فقط، تحتاج دراسات متعمقة من دارسين متعمقين.. لاسيما أن كتاباته قد غطت الكثير من مجالات الدراسة والبحث. (١)

(١) تم تحرير الترجمة من أسرة تحرير مجلة المنهل،ونشرت في جريدة الرياض الخميس ٢٢ جمادي الآخرة ١٤٢٦هـ - ٢٨ يوليو ٢٠٠٥م

<sup>-</sup> العدد ١٣٥٤٨

## ( ١٧ ) ترجمة الشيخ الحسن بن محمد المصطفى (أدديهي) الأنصاري الساعدى الخزرجي

#### ١. نسبه ومولده:

هو الحسن بن محمد المصطفى ( أدديهي ) بن أبي بكر بن محمد المولود بن محمد الأمين (أبين) بن الشيخ الحاج عبد الله (بلة) بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدنى الأزدي القحطاني اليماني. (١)

ولد في مطلع القرن العشرين في حدود ١٩٠٤ ميلادي بقرية قربي (GARBAYE) ساحل النهر بجانب منطقة زرهو (ZARHO) ولاية تمبكت بشمال مالي.

### ۲ نشأته:

نشأ يتيما وقد توفي والده وعمره ست سنين، وكفله أخواه الكبيران محمد الملقب (حامتني) وعبد الواحد.

ثم أخذه خاله الشيخ: عبد الرحمن حفيد الشيخ الفقى المشهور ودرس على يديه القرآن حفظا، وخطا، وتجويدا، وكان خاله قد اتخذه كاتبا للمصاحف لجودة خطه، حتى أصبح أفضل كاتب للمصاحف في المنطقة، وقد اشتهر من المصاحف التي كتبها، ثلاثة كتبها من حفظه غيبا دون نقل أو إملاء، اثنان منها كتبها للصالح بن حمد الأنصاري، والآخر كتبه لمحمود بن الددو الأنصاري.

( ١ ) هذه الترجمة أرسلها إلى ابنه الشيخ عبد الله نزيل تمراست بالجزائر مشكورا مع إضافة يسيرة مني ، والشيخ الحسن أدركته وأعرفه كان

لنا به جوار طويل ووعيت على قصصه وأخباره التي ترددت على سمعي كثيرا .

نثار الأخبار

عن آل نافع الأنصار

#### ٣. طلبه للعلم:

أ.التحق بابن عمه الشيخ عبد العزيز بن إبراهيم الأنصاري ليبدأ تلقي العلوم المتداولة في المنطقة فدرس عليه:

\* المقدمة الآجرومية \* ألفية ابن مالك \* أشعار الشعراء الست الجاهليين

ثم توفي شيخه عبد العزيز وهو عنده وأوصاه بوصيتين:

الأولى: أن يلتحق بالشيخ عبد القادر بن سيد أحمد الأنصاري لمواصلة الدراسة.

والثانية: أن يخلفه أي الشيخ عبد العزيز في تدريس أبناء أسرة أبين إحدى بطون الأنصار من أبناء الحاج عبد الله بن قطب في شمال مالي، وأن يكون ذلك من أولى اهتماماته.

وقد استمرت دراسته عند شيخه عبد العزيز ثلاث سنوات.

ب. تنفيذا لوصية شيخه وابن عمه فقد التحق بالشيخ عبد القادر أحد علماء عصره ودرس عليه الكتب التالية:

- \* الكافية في النحو \* مبلغ الآمال في الصرف \* مقامات الحريري
  - \* ألفية السيوطي في البيان والبديع والمعاني \* السلم في المنطق
- \* الحساب \* متن الرحبية في الفرائض \* مختصر خليل في الفقه المالكي.

وامتدت مدة دراسته على شيخه عبد القادر مدة سبع سنوات، وأجازه في العلوم التي درسها عليه وأوصاه بمواصلة الطلب.

- ① .بعد تخرجه على الشيخ عبد القادر تزوج، ثم واصل دراسته على الشيخ محمد الطاهر (حمّاتا) بن حمتال الأنصاري ودرس عليه:
  - \* التفسير \* الصحيحان: البخاري ومسلم.

بعدها انتقل من الضفة الشمالية من النهر (أوظا) (AOZA) إلى الضفة الجنوبية أربندا (ARABANDA) بإلحاح من أخويه.

وحفر بئرا سميت (عين المغراج) لأن أول ما سقى منها مقدار المغراج وهو الإبريق عند المغاربة وكان ذلك في حدود ١٩٤٥م.

د.ثم تفرغ رحمه الله للتدريس تنفيذا لوصية شيخه وابن عمه عبد العزيز فجمع أغلب أبناء أسرة محمد الأمين الملقب أبين التي ينتمي إليها وأشهر من أخذ عنه العلم من تلاميذه:

- ١. عبد الله بن علي (امعاني) الأنصاري درس عليه القرآن والنحو والفقه.
- الشيخ محمد أولي المنذر الأنصاري نزيل المدينة النبوية صاحب التأليف هو وأخويه أوفى ومحمد (انتحمدين) ودرسوا عليه القران والنحو والفقه.
- ٣. حمدي أحمد الأنصاري راجع عليه القرآن وجوده مع النحو والفقه واللغة وكذلك ابنه الشيخ الداعية محمد إمام ومدرس في الرياض.
- ٤. محمد المختار الأنصاري والد الأستاذ أبوعامر مرتضى درس عليه القرآن والفقه.
  - محمد (قوة) بن الفقي الأنصاري درس عليه القرآن والفقه والنحو.
  - ٦. أبو بكر بن محمد المصطفى الأنصاري زوج ابنته درس عليه النحو والفقه.
- ٧. عبد الله بن محمد بن الهاشم من أسرة أبناء عمر إحدى بطون الأنصار من أبناء الحاج عبد الله بن قطب ودرس عليه القرآن والفقه والنحو.
- ٨. محمد الخير بن مهدي من أبناء أسرة عثمان إحدى بطون الأنصار من أبناء الحاج عبد الله بن قطب.
- ومن أشهر طلبته الشيخ الأستاذ الشاعر أحمد عبد الله الأنصاري وهو يُكِن
   لشيخه احتراما بالغا.

٠١٠ ( ابنه الشيخ عبد الله نزيل تمراست بالجزائر وهو الذي أرسل لي هذه الترجمة العطرة لوالده العالم الجليل رحمه الله ).

وله تلاميذ آخرون من طوائف السود المجاورين وكذلك قبائل الطوارق وكان مرجعا لهم في الفتوى والتدريس والقضاء اشتهر بلقب الفقيه في الصحراء، وبلغت شهرته قبائل إيفوغاس في منطقة آضغاغ في كيدال.

وقد عرف رحمه الله بالسفر والترحال في سفرات علمية وتجارية وقضائية وحاول الحج لكنه لم يتمكن.

ومن مآثره أنه: لا يوجد في عائلته التي تضم أبناءه وأبناء أخويه وأبناء أبناء عمه، أمي واحد ويقل فيهم من لم يأخذ عنه شيئا من العلم سواء كان ذلك دراسة أو سماعا وهذا لاهتمامه بتدريسهم.

وكان موسعا على أهله يلبسهم أفخر الثياب رغم قلة ذات يده حرصا منه على أن لا يبقوا عالة على أحد، وكان يلزم أبناءه وتلاميذه وجيرانه الصلاة في الجماعة والتزام الأخلاق الحسنة كما ألزم بنات حيه الحجاب الشرعي وأبلى في ذلك بلاء حسنا وأسس مدرسته المشهورة التي تخرج منها الكثير بجانب البئر التي حفرها، وجاوره الشيخ الحسين بن محمود الأنصاري وتعاونا على التدريس حتى اشتهر على الألسن أنه من أراد العلم والراحة معا فعليه بالتوأمين الحسن والحسين وهذا لما كان يكنه لتلاميذه من عطف واحترام فقد كان يعاملهم معاملة أبنائه وكان رحمه الله مضيافا كريما جوادا ابتلي بمحن كثيرة أهمها : فقدانه لأكثر أولاده الذكور والذين يتعدى عددهم العشرة له مؤلفات وقصائد كثيرة ضاعت بعد موته بسبب تفرق أهله وتلاميذه في البلدان نتيجة القحط والجفاف الذي أصاب البلاد

عائدا من السفر ودفن في منطقة زرهو .

## (١٨) القائد البطل محمد بن محمد الهادي (حملهادي) الأنصاري ولقبه في مجتمعه (دولبيبا) وحركيا ب: زول.

وهو محمد بن محمد الهادي بن محمد بن محمد الصالح بن محمد الطاهر الملقب (دمتا) بن محمد المصطفى الملقب(متافا) بن الشيخ أحمد الملقب(أمدايا) بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الخزرجى الساعدي النصري.

ولم أتوصل لتاريخ ميلاده ، ولكن بحسب أعمار أقرانه، وفترة الاستعمار الفرنسي، وتاريخ المدارس الفرنسية التي درس فيها نستطيع تحديد ولادته بالتقريب بين الأعوام ١٩٠٥- ١٩٠٨.

وكان صغيرا عندما اصطحبه والده في رحلة إلى منطقة برجوماسنا الشهيرة، وأثناء وجودهما هناك،جرى تنظيم سباق للخيل،وكان سباقا مشهودا من السكان المحليين وسلطات الاستعمار الفرنسي،وفي نشأته تدرب زول على الخيل وركوبها وسباقاتها،فكان فارسا مجيدا ،وخيّالا ماهرا،ونجما من نجوم بطولاتها،فشارك في هذا السباق؛ففاز بالمركز الأول، فأعجب به أحد قادة الاستعمار، وذهب به إلى فرنسا، وبقى هناك قرابة عشرين سنة،درس خلالها اللغة الفرنسية،ثم لقيه الأمير محمد على بن الطاهر الأنصاري في إحدى سفرباته إلى فرنسا،فألح عليه بالعودة،فكان له ذلك ،فعاد به إلى موطنه ومسقط رأسه في صحراء تمبكتو ،فالتحق بشرطة الاحتلال الفرنسي،ثم عيّن في بلدية تغارست التابعة لولاية تمبكتو ،وكان الرئيس موديبوكيتا حينها مناضلا سياسيا ،ومعارضا للاستعمار الفرنسي،فسجنوه في سجن تغارست،وهناك تعرف على صديقه زول،وكان حينها آمرا لهذا السجن،مما أتاح له فرصة التعرف على موديبوكيتا وأفكاره وأهدافه ونضاله ورسالته من أجل الاستقلال عن فرنسا، فأعجب به زول وبرسالته، وأطلقه من السجن سرا، وسمح له بإقامة حرة في تغارست،مع توفير الحماية والرعاية اللازمة له،حتى أطلق سراحه ضمن مصالحات وطنية جرت بين الفرنسيين والماليين تمهيدا لمنح مالى الاستقلال،فلما خرج موديبوكيتا من السجن أسس حزبا سياسيا،فاز في الاستفتاء من أجل الاستقلال،وصار أول رئيس لمالي بعد الاستقلال،فاستقطب صديقه زول وفاء له على حسن صنيعه معه عندما كان سجينا لديه، فتمت ترقيته إلى رتبة ضابط وعين في الدرك الوطني، وحاكما

لمنطقة (تاركنت)،وهي منطقة قاحلة حينها،وكانت من اختيار زول نفسه،بهدف إعمارها وتوطين البدو،وتوفير المدارس الحكومية لتعليم أبناء العرب والطوارق،وكان ذلك ضمن رسالته المقدسة والمبادئ التي كرسوا حياتهم من أجلها هو ورفاقه أمثال الأمير محمد علي بن الطاهر الأنصاري،فبنى مدينة تاركنت،وأقام فيها العديد من المشاريع العمرانية والحضارية وعلى رأسها التعليم والصحة،وله تذكار في مدينة تاركنت وفاء له ولجهوده في بنائها وتوطين سكان البادية فيها،وإقامة مشاريع التنمية الحضرية فيها،وتخليدا لجهوده تلك،وهو باق فيها إلى اليوم،كما تم إطلاق اسمه على معسكر تاركنت باسم معسكر: محمد عبدالهادي الأنصاري الملقب (زول).

ولكون زول ضمن القلة النادرة التي درست في المدارس الفرنسية ،والتحقت بالسلك العسكري فيها،فمما لا شك فيه أن ذلك هو السبب الرئيس الذي جعلهم يهملون سيرته الذاتية،لكسره تابوتا محظورا ،دينيا وعرفيا في زمنه،وهو التعليم الفرنسي،والالتحاق بعسكرهم أشد حظرا وامتناعا،ورغم ذلك فإن الله سخره لهم، فاستفادوا منه ومن جاهه فوائد عظيمة، بل كانت خدماته لبعض آل نافع الأنصاري وجيرانهم في بعض المراحل تفوق كل التصورات،ويمكن تصنيفها في حقل: أن تكون أو لا تكون!فلولا الله ولطفه ،ثم جهود (زول) وشجاعته المتناهية وجرأته، لانتهى وجود آل نافع الأنصاري في بعض مناطقهم جنوب نهر النيجر والتي تعرف عندهم بـ (أربندا)...

ويعد زول شخصية مشهورة جدا في أوساط مجتمعه في الصحراء الكبرى ،وقصص بطولاته ومغامراته هي حديث مجالس آل نافع وجيرانهم في زمنه ،وبعد وفاته -رحمه الله -وإلى وقت قريب ،إلا أن المعلومات عن شخصيته شحيحة جدا!

وعن الشيخ محمد حمدي الأنصاري ،عن عمنا مختار أبوعبدالله الملقب (أديدي) أخبرهم في آخر عمره عاتبا على نفسه تأخير روايته تلك القصة قال: في سنة من السنين والأنصار مجتمعون كلهم في زرهو زارنا القائد (زول) ذولبيبا الأنصاري فجمعهم وطلب منهم تنفيذ مقترحين مهمين في زمنه وهما:

الأول: تخطيط منطقة الأنصار وتحديد أطوالها وحدودها من كل الجهات وتقديمها للدوائر المختصة في حكومة مالي لإثبات ملكيتها للأنصار واستخراج صك ملكيتها من الدولة ومن ثم يتم توزيعها على الأسرة بعد إثبات ملكيتهم لها.

الآخر: طلب منهم تسليمه كافة الأبناء العاطلين والذين لا يدرسون ولا يمارسون الرعي لإلحاقهم بالمدارس الرسمية والعسكرية والوظائف الحكومية.

النتيجة: لم يلق المقترحين الاستجابة المتوقعة من زول، وصدرت ردة فعلهم حول ما طلبه منهم وكانت سلبية جدا حيث لاموه وقالوا: كيف يطلب منا تسليم أبنائنا لدراسة الكفر ..!

وآل نافع الأنصاري وغيرهم من قبائل المنطقة في زمن زول كان يكفي عندهم لتكفير الشخص دراسته في المدارس الفرنسية وإذا شرب بيبسي كولا زعموا أنه يشرب الخمر! وروى لي الشيخ محمد حمدي الأنصاري حرحمه الله – أن أحد المشايخ من جماعتنا في مناسبة ما محاول تحريض العلامة والقاضي محمد المختار بن حود الأنصاري ضد زول ورحمهما الله – بكلام معتاد منهم بأن يوبخ زول وينصحه ويطالبه بالتوبة – بحكم سنه ومكانته العلمية – .. إلخ وسمع الحوار الذي دار بينهما فرد العلامة محمد المختار بن حود الأنصاري: بأن هذا الرجل – يعني زول – شهدت له موقفا بطوليا كريما ومشرفا ونادرا يرفع الرأس للدفاع عن بيضتنا في وقعة كذا – سماها ولكني نسيتها – ولا أدخل طريقه بعدها!

فهذا الرجل يحب مكارم الأخلاق والكثير من آل نافع الأنصاري يثنون عليه خيرا ويشهدون له بمكارم الأخلاق، ويذكرون له مواقف مشرفة ترفع الرأس، وتدل على نبله وحميته وشجاعته وشهامته ونخوته ،وأنه كان بمثابة حامي حماهم، مدافعا عنهم وعن كل من لجأ إليه واستنجد به من العرب والطوارق والفلان ،بل حتى من السونغاي والبيلا ،فضلا عن الأنصار، ومثل هذا الشخص يندر ألا يكون بينه وبين الله خبيئة يغفر له بسببها ،نحسبه كذلك والله حسيبه ولا نزكيه على الله.

وسمعت مرارا أن عمنا عبدالرحمن بن محمد بن محمد الصالح الملقب (مسالح) الأنصاري، قتل رجلا صائلا من السونغاي وسجن بسببه سنينا فلم يهتم الأنصار في دفع دية المقتول وإخراج سجينهم من السجن كعادتهم إذا أرادوا ذلك!

بل إنهم جميعا رفضوا كفالته لدى السلطات المالية فسمع زول بقصته فذهب إليه وكفله وأخرجه من السجن ثم سأله: هل تعرف لماذا كفلتك وأخرجتك من السجن فرد عليه عبدالرحمن: لا أعرف السبب فقال له زول: أريدك أن تقتل ابن فلان الباقي –أخ المقتول سابقا– لتستكمل معروفك وبطولتك.

وكان الرجلان المقتول وأخوه، مشهورين بإيذاء الناس وظلمهم والاعتداء عليهم. ولم يكن رفض التعليم الفرنسي حينها قرار خاصا بآل نافع الأنصاري، بل هو قرار أجمعت عليه جميع قبائل المنطقة من البيضان والفلان، ولم يقبل التعليم الفرنسي حينها غير القبائل الإفريقية الأخرى من البمبارا والسونغاي والموالي ،مما كان سببا في اعتلاء الدارسين منهم سدة الحكم بعد الاستقلال عن فرنسا، فمارسوا أبشع حروب التجهيل والتهجير والتجويع والحصار الاقتصادي والإبادة الجماعية ضد تلك القبائل البدوية التي حاربت فرنسا ورفضت التعليم الفرنسي، وكانوا قبل الاستقلال ،وإبان الاستقتاء الشعبي عليه ،قد استغلوا الإسلام وشعاراته لإقناع العرب والطوارق والفلان بأن الإسلام يجمعهم ضد الكفار الفرنسيين...، واستغلوا العاطفة الدينية لدى تلك المجتمعات ؛لتختارهم عن الفرنسيين، في حين صاروا يترحمون على أيام الفرنسيين بعد تجربتهم المريرة للعيش تحت حكم إخوانهم في الدين من البمبارا والسونغاي! ،بعد ما أذاقوهم من ألوان التمييز العرقي! توفي –رحمه الله –بعد إخماده فتنة أحداث بئر (تن تسليت) شهر نوفمبر سنة ١٩٧١ م ،مسحورا وقد اتهموا فيه قبيلة مشهورة بالدروشة والشعوذة والمتاجرة بالدين. (')

(۱) جمعت هذه الترجمة من ابن أخيه :محمد بن إدول الأنصاري،ومن النديم والباحث القدير الأستاذ عمر داود الأنصاري،ومن الشيخ عبدالهادي بن المهدي الأنصاري.

## ( ۱۹ ) الشيخ محمد (هَمَّا) بن محمد الطاهر بن سيدي محمد الأنصاري الساعدي الخزرجي

هو الشيخ محمد بن محمد الطاهر بن سيدي محمد بن محمد بن عثمان بن محمد الأمين بن الشيخ الحاج عبد الله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني. (١)

ولد في حدود ١٩١٣ م وحفظ القرآن الكريم على عمه محمد بن سيدي وراجعه على الشيخ الحسن بن محمد المصطفى ، ودرس النحو وألفية المعاني ونصف مختصر خليل وتفسير القرآن على خاله العلامة والعلامة والقاضي محمد المختار بن حَوَّد ودرس مقا مات الحريري على الشيخين محمد المختار بن حَوَّد وحماًتا بن حَمَتاً ل كما درس مراقي السعود في أصول الفقه ودرس مبلغ الآمال في الصرف على محمد بن الحسن بن حمتا وحج سنة ١٣٧٠ ه مع خاله العلامة محمد المختار بن حَوَّد وكان معه عندما التقى بالملك عبد العزيز آل سعود رحمه الله في منى وألقى بين يديه قصيدة منها:

ألا من لي بعنس جلمزيز @@@ تساعدني بنص أو هـزيز هملعة مضمرة جزول @@@ برجليها إذا ملعت نهـوز فتبلغني إلى ملك كريم @@@ رفيع المنتمى عبد العـزيز أعز الدين بعد الذل حينا @@@ فدان له ملوك الانجلـيز وجدد كل مندرس قديم @@@ فعجت ذي المناسك بالأزيز

وقد جمع بعض شعر خاله المذكور والذي أخذه منه الدكتور محمد بن محمد الأنصاري تمهيدا لتحقيقه ونشره إن شاء الله،كما ذكر الشيخ همّا.

والجدير بالذكر أن الشيخ (همَّا) يحفظ بعض القصص ،والأحداث،من أيام وأخبار آل قطب بن محمد بن نافع الأنصاري حيث يمتلك ذاكرة جيدة -قبل بلوغه التسعين- تستوعب وتحفظ بعض هذه القصص والأخبار والوقائع ، وإن اعترى بعض معلوماته شيء من الوهم والتشابه والتداخل في آخر عمره بعد أن ناهز المائة، وقد نقلت عنه

( ۱ ) الشيخ هما رحمه الله ممن قابلته وجسلت معه كثيرا وسمعت منه كثيرا في فترة إقامته بالمملكة وحدثني بسيرته شفويا ، كما حدثني بغيرها من القصص والأحداث التاريخية ،إبان صحته، فلما بلغ التسعين، قل تركيزه، وضعفت ذاكرته، وصار يتحدث بما تغلب فيه العاطفة، خاصة إذا جالسه من لا وازع لديه ولا يخاف الله فيه..

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

بعض ما وجدته مناسبا من تلك الأخبار والمعلومات في مباحث محددة وهي: بعض ما يتعلق بآل قطب، وأبناء الحاج عبد الله، والآبار، وبعض التراجم، وذلك في الفترة التي كان مقيما بالمملكة،مع مراجعتها وتتقيحها من مصادر غيره ،لتداخل بعض الأحداث في ذهنه ، بسبب المرض وكبر السن ،وتأثره بما يسمع،وغلبت العاطفة عليه خاصة إذا كان من يجالسه،بلا وازع،أو ممن لا يخاف الله فيه،فيكون التأثير على رأيه سهلا لمن أراد من بعض الأغمار ،خاصة بعد اطلاعه على مسودة النثار فوجد أنني لم آخذ برأيه في نسب آل نافع الأنصاري لكونه مؤسسا على السلسلة التي سبق الحديث عن بطلانها ،وفي آخر حياته وهن جسمه وضعف تفكيره وخرف عقله ، وصار إذا استضافه أحد وأكرمه أو جالسه وآنسه يقول له ما يحب أن يسمعه لا ما يجب قوله (١) وأخوه الشيخ العلامة القاضي محمد المولود بن محمد الطاهر الأنصاري ( أمّلو ) من علماء تنبكتو وأمرائها المشاهير في صحراء أزواد بين العرب والعجم وهو زعيم عشيرته بلا منازع وفقيه وقاضى الصحراء بعد خاله العلامة محمد المختار بن حود الأنصاري، كما أن جده الشيخ سيدي محمد ، سيد في قومه (2) وكان مصلحا كريما سخيا اشتهرت عنه أخبار كثيرة في توحيد كلمة الأنصار الشرقيين ،و المساهمة في وحدة صف الأنصار من آل نافع الأنصاري، وإقرار شعار القيادة ورمزها (٣) في الغربيين اعترافا بفضلهم وحقهم وزهدا وتواضعا وورعا ،حيث يعد الشيخ سيدي محمد ثانى أكبر شخصية في الأنصار الشرقيين بعد السلطان إبراهيم بن محمد الأمين (حلاي) الأنصاري زعيم الأنصار الشرقيين، وقد انتقل الشيخ محمد ( همّا ) إلى رحمة الله ووافته منيته يوم الأحد الخامس من رجب ١٤٣٠ه ودفن في قرية زرهو مركز الأنصار في شمال نهر النيجر.

(١) الإشارة إلى وضع الشيخ هما الصحي مهم بعد أن استطاع بعض الأصاغر والأغمار التأثير عليه حتى سود بخطه أوهاما لا حقيقة

لها،وقاموا بتضليله وتحريضه حتى صار ألعوبة بين أيديهم ،وقد أوهموه عفا الله عنا وعنهم أن كل ما جاء في النثار إنما هو من روايته وفي هذا تضليل وتسويق للكذب وتزكية للنفس وادعاء فضل غير موهوب،وطلبة العلم من أبناء الأنصار الذين يعرفون إمكانيات المتعلمين من البادية يمكنهم تحديد ما يمكن نسبته إليهم من غيره، وتحديد ما هو مشاع للجميع لكونه على ألسنة كبار السن في كل المجالس ،مما لا يتجاوز آل قطب وأخبارهم تحديدا ،مع إشارات طفيفة جدا تخص ثلاثة أعلام فقط من المترجم لهم،ونسبة ذلك لا تتجاوز بحال ٥% من جملة الكتاب،مع التأكيد على أنني لم آخذ منه نصوصا مكتوبة؛كلا بل مجرد إشارات وتلميحات شفوية متناثرة قمت بتنسيقها وجمعها وتدقيقها والإضافة عليها من مصادر غيره شتى على مدى ثلاثة عقود مضت ..

<sup>(2)</sup> أبناء محمد الأمين بن الشيخ الحاج عبد الله المعروفون عند بقية إخوانهم بأبناء أبّين .

<sup>(</sup>٣) وهو عبارة عن طبل يضرب بمطارق من فضة يسمع صوته القريب والبعيد وقرعه أو ضربه يعني ضرورة الإجتماع عنده بأسرع وقت للحرب فقط ،أو للتشاور في أمرها.

# ( ۲۰ ) العلامة والقاضي محمد المولود (أمّلو) بن محمد الطاهر بن سيدي محمد الخررجي الأنصاري الساعدي الخزرجي

هو الشيخ محمد المولود بن محمد الطاهر بن سيدي محمد بن محمد بن عثمان بن محمد الأمين بن الشيخ الحاج عبد الله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني. (١)

ولد في حدود ١٩١٥ م ،تقريبا،و بدأ حفظ القرآن الكريم على والده،ثم على عمه محمد بن سيدي،ثم على الشيخ الحسن بن محمد المصطفى ،ودرس النحو وألفية المعاني،و مختصر خليل وتفسير القرآن،والشعر الجاهلي، مراقى السعود في أصول الفقه ودرس مبلغ الآمال في الصرف، وألفية السيوطي، على خاله العلامة والقاضي محمد المختار بن حَوَّدُ ودرس مقامات الحريري على الشيخين محمد المختار بن حَوَّدْ وحمَّاتا بن حَمَتًا، ورحل في طلب العلم فترة ،ودرس على بعض العلماء غرب تمبكتو،من الأنصار ومن قبيلة أشراف أهل (الكندر) لدى العلامة أحدو الكندري،وكان أعلم أهل منطقته في زمنه بالفقه والتفسير ،فدرس عليه كتب المالكية،في الفقه،ورسالة أبي زيد القيرواني ،ودرس عليه التفسير بتوسع، والحساب والفرائض، كما استفاد من علماء كل إن أنتلك وإن شقغان، وأهل أروان،أثناء فترة وجوده عند الشيخ أحمدو،وأفاد من طريقتهم العلمية،ولما عاد من رحلته العلمية لدى الشيخ الكندري ،وغيره من علماء غرب تمبكتو، لازم شيخه وخاله العلامة والقاضي محمد المختار بن حود حضرا وسفرا وشهد معه مجالس العلم والتدريس والقضاء والحكم،والصلح،وتتقل معه بين الدوائر الرسمية،والجهات الحكومية،وتدرب كثيرا على القضاء ،ومعاملة الناس والولاة والضباط والعسكر والسياسيين،واكتسب خبرة كبيرة، في كيفية التعامل مع الناس بمختلف أطيافهم ،والتعامل مع القضايا والأحكام في أحوال شتى،وحج سنة ١٣٩٨ هـ مع مجموعة من جماعته وأقاربه،والشيخ العلامة القاضي محمد المولود بن محمد الطاهر الأنصاري ( أمّلو ) من علماء تنبكتو وأمرائها المشاهير في صحراء أزواد بين العرب والعجم، وهو شيخ عشيرته،بيت أبناء محمد

<sup>( &#</sup>x27; ) الشيخ محمد المولود رحمه الله ممن قابلته وجسلت معه كثيرا وسمعت منه كثيرا خلال زياراته المتكررة لنا في المملكة، وسمعت منه جزءا من سيرته شفويا ،كما سمعت منه غيرها من القصص والأحداث التاريخية، وأفادني الشيخ أحمد عبدالله الأنصاري، والشيخ عبدالله الحسن في تحرير ترجمته

الأمين بن الشيخ الحاج عبد الله بن قطب الأنصاري الخزرجي، المعروفين بين أقاربهم بأبناء ( أبين ) ،وهو فقيه ،وقاضي الصحراء ومفتيها، بعد خاله العلامة محمد المختار بن حود الأنصاري، تلجأ إليه حكومة إقليم تمبكتو والمراكز الإدارية التابعة لها، وتستعين به ؛لفض المنازعات، وإصدار الحكم الشرعي والفتوى في بعض القضايا الشرعية، كما تلجأ إليه كل قبائل المنطقة، من العرب والطوارق، والسودان، للفتوى والتحاكم إلى الشرع، ودرس عليه خلق كثير من الأنصار وغيرهم، ومن أبرز طلابه:

الشيخ عبد الهادي بن محمد بن محمد (كلا) بن إبراهيم من أبناء محمد الأمين (أبين) بن الحاج عبد الله ، وكذلك الشيخ محمود بن محمد المبارك بن حمتال من أبناء عثمان بن الحاج عبد الله ،والشخ محمد المولود، شاعر مطبوع، لكن يغلب على شعره سمات شعر العلماء.. (١)

وكانت وفاته رحمه الله وأسكنه الفردوس الأعلى من الجنة يوم ٢٣/٨/٦ هـ

في مدينة زرهو التابعة لولاية تمبكتو ،ورثاه حسان الأنصار وشاعرهم الكبير أبي عبدالكريم الشيخ أحمد بن عبدالله الأنصاري بمرثية عنوانها: (ففي مثله كل الرثاء قليل) يقول فيها :مرثية في فقيد الأنصار شيخنا محمد المولود بن محمد الطاهر الأنصاري :

وَأَنَّ الجِبَالَ الرَّاسِيَاتِ تَزُولُ ؟
صَفا صَخْرَةٍ عَنْهَا الحَدِيدُ كَلِيلُ ؟
وَلَلصَّبْرُ عَنْ فَقْدِ الْجَلِيلِ جَلِيل لَهَا فَوْقَ أَصْوَاتِ الْفُحُولِ صَهِيلُ

وَلَيْتًا هِزَبْرًا، والذِّئَابُ تَصُولُ

وَلَكِنَّهُ للنَّائِبَاتِ حَمُولُ

أَحَقًا دَهَى شَمْسَ البِلاَدِ أَفُولُ وَأَنَّ يَدَ الأَقْدَارِ خَرَّقَ سَهْمُهَا وَأَنَّ يَدَ الأَقْدَارِ خَرَّقَ سَهْمُهَا لَبِسْنَا دُجَى لَيْلِ مِنَ الحُزْنِ كَالِحِ فَقَدْنَا بِهِ عِلْمًا غَزِيرًا وَحُجَّةً فَقَدْنَا أَمِيرًا مُشْفِقًا مُتَوَاضِعًا فَقَدْنَا بِهِ الرَّأِيَ السَّدِيدَ وَهِمَّةً

<sup>(</sup> ۱) انظر الجانب المتعلق بشعره وترجمته في كتاب الشعر الأنصاري في مراحله الثلاث للشيخ أحمد عبدالله الأنصاري والأديب صديق عبدالباقي الأنصاري ص ٤٣١-٤٤

نثار الأخبار

فَزَأْرَتُهُ تُخِيفُهُم وَتَهُ ولُ

فَعِلْمُكَ فِي نَهْرِ الْحَيَاةِ يَسِيلُ فَفَضْلُكَ فِي قَفْرِ الْبِلاَدِ خَمِيلُ فَوَجْهُكَ دَوْماً للصَّبَاحِ دَلِيلُ كَمُقْلَةِ بَاكٍ فِي الدِّمَاءِ تَمِيلُ عَوِيلَ نِسَاءٍ بَيْنَهنَ قَتِيلُ مَنَارُ أَمَانٍ يَقْتَفِيهِ قَبِيلُ فَفِي مِثْلِهِ كُلُّ الرِّثَاءِ قَلِيلُ فَفِي مِثْلِهِ كُلُّ الرِّثَاءِ قَلِيلُ إِذَا اسْتَأْسَدَ الأَشْرَارُ قُرْبَ مَجَالِهِ
تَأْجَّجَ مَاءُ النَّهْرِ بَعْدَ رَحِيلِكُمْ
وَجَفَّ رَبِيعُ الأَنْسِ بَعْدَ فِرَاقِكُمْ
قَدِ اغْبَرَّ صُبْحُ كَانَ بالأَمْسِ رَائِعًا
بَدَتْ لِيَ شَمْسُ الصَّحْوعِندَ غُرُوبِهَا
وَأَصْبَحَ فِي سَمْعِي النَّسِيمُ بِسُحْرَةٍ
وأَصْبَحَ فِي سَمْعِي النَّسِيمُ بِسُحْرَةٍ
أُعَزِّي بَنِي الأَنصارِ فِيهِ لأَنّهُ
أُعَزِّي بِهِ أَبْنَاءَهُ وَبِنَاتِهِ

نثار الأخبار

## ( ۲۱ ) الشيخ حماد بن محمد الأنصاري الساعدي الخزرجي ( ۲۱ ) الشيخ حماد بن محمد الأنصاري الساعدي الخزرجي

هو الشيخ حماد بن محمد الأنصاري الخزرجي الساعدي – نسبة إلى سعد بن عبادة – الصحابي الجليل – ، ولد سنة ١٣٤٣ ه ببلدة يقال لها (تاد مكة) في مالي بأفريقيا . كانت علامات النجابة بادية عليه منذ الصغر ، محباً للعلم ، حيث نشأ عند عمه الملقب بالبحر لسعة علمه ودقة فهمه ، حيث حفظ القرآن مبكراً وعمره ثمان سنوات ، وعلوم الآلة ، وكذلك الحديث ، والكثير من المتون والمنظومات قبل سن الرشد ، فقد كان يحفظ ( الملحة ) للحريري ، و ( الكافية والألفية ) لابن مالك ، و ( الألفية ) للسيوطي ، و ( عمع الجوامع ) للسبكي ، والمعلقات السبع وقصائد العرب ،،، وغيرها .

خرج من بلده ، مهاجراً بسبب الإستعمار الفرنسي . وكان عمره إحدى وعشرون سنة ، فتوجه إلى الحرمين ، فلما حط رحاله في الحرم المكي ، أخذ ينهل من العلم في حلقات المسجد الحرام ، وكان من شيوخه فيها ، الشيخ حامد الفقى ، والشيخ عبدالله المشاط ، والشيخ محمد أمين الحلبي .... وما لبث حتى أذن له الشيخ عبدالله بن حسن آل الشيخ بالتدريس في حلقات الحرم المكي . ثم انتقل رحمه الله إلى المدينة المنورة ، والتحق بدار العلوم ، ودَرَسَ على عدد من العلماء فيها ، منهم : محمد الحافظ ، وعمر بري ، وعبده خديع ، وغيرهم ... ثم رجع إلى مكة ، وفي موسم الحج ، حصل لقاء مع الشيخ عبداللطيف بن ابراهيم والشيخ محمد بن ابراهيم آل الشيخ ، فأشارا عليه بالذهاب إلى الرياض ، فذهب ، وأصبح يُدَرِّس في كلية الشريعة ، ثم انتقل إلى معهد إمام الدعوة العلمي ، ثم عاد إلى الكلية ، ثم نُقل إلى الجامعة الاسلامية بالمدينة . وقد اشتهر رحمه الله بحبه للعلم وطلابه ، حيث كان يقضى غالب وقته في المذاكرة معهم ، وكان مقصد الكثير من العلماء وطلاب العلم في بيته العامر بالمدينة المنورة ، حيث يجدون عنده بغيتهم ، وكانت مكتبته مشهورة لدى طلاب العلم باحتوائها على المراجع والمصنفات في شتى فنون الشريعة ، وكان ييسر لهم ما يريدون من الكتب بتصويره لهم ، وكان رحمه الله يهتم بجمع المخطوطات خصوصاً في علم الحديث ، وقد كان له الفضل بعد الله في طباعة الكثير من كتب الحديث وإخراجها لطلاب العلم ، ويقدر عدد الكتب في مكتبته بأكثر من ثلاثة آلاف مجلد أغلبها في علم الحديث.

هذا وقد تتلمذ على يديه - رحمه الله - جمع غفير من طلاب العلم والمشايخ ، ونذكر منهم: ( الشيخ عبدالله بن جبرين ، الشيخ بكر أبو زيد ، والشيخ ربيع بن هادي ، والشيخ صالح العبود ، والشيخ صالح آل الشيخ ، والشيخ علي الفقيهي ، والشيخ صالح السحيمي ، والشيخ عطية سالم ( قرأ عليه في النحو ) ، والشيخ محمد بن ناصر العجمي من الكويت ، والشيخ عبدالرزاق البدر ، والشيخ عمر فلاته ، وغيرهم من كبار طلاب العلم .....

وقد ترك رحمه الله إرثاً عظيماً من المؤلفات في فنون مختلفة ، فمنها : في النحو ( الأجوبة الوفية عن أسئلة الألفية ) وفي العقيدة ، كتاب ( أبو الحسن الأشعري وعقيدته ) ومنها في الفقه ( تحفة السائل عن صوم المرضع والحامل ) وفي الحديث ( إتحاف ذوي الرسوخ بمن دلس من الشيوخ ) وكتاب ( سبيل الرشد في تخريج أحاديث بداية ابن رشد ) والكثير من المؤلفات النفيسة التي يحرص طلاب العلم على اقتنائها والإفادة منها ، وقد شارك رحمه الله في جمع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية مع ابن قاسم رحمه الله . هذا وقد توفي الشيخ حماد رحمه الله في يوم الاربعاء ٢١ ١ ٦ ١ ١ ١ ١ هـ ١ ١ ١ هـ ١ لازمه عدة أشهر ، وصُلّي عليه في المسجد النبوي الشريف بعد صلاة العصر ، وأم المصلين الشيخ عبدالباري الثبيتي ، وشيّعه جمع غفير لا يُحصون من طلبة العلم والمشايخ .

فرحمه الله رحمةً واسعة وأسكنه فسيح جناته ، وجمعنا به في مقعد صدق عنده سبحانه إنه جواد كريم ، والله أعلم ، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم . الترجمة ، مستقاة من كتاب ( المجموع في ترجمة العلامة المحدث الشيخ حماد الأنصاري ) تأليف وجمع : عبدالأول بن حماد الأنصاري .

## ( ٢٢ ) ترجمة الشيخ الداعية السلفي : عبد الحميد بن عبد الرحمن الأنصاري الساعدى الخزرجي

نسبه: عبد الحميد بن عبد الرحمن بن الزبير بن محمد الملقب بالفقيه بن محمد الأمين (حلاي) بن عثمان بن الشيخ الحاج عبد الله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني. (١) ولادته ونشأته: ولد رحمه الله سنة ١٩٢٢م تقريبا وقد نشأ في البادية في أسرة علمية فوالده الشيخ عبد الرحمن بن الزبير من مشيخة مدارس الأكواخ الشهيرة ب: تبرجانين وخاله الشيخ العلامة عبد القادر بن سيد أحمد الأنصاري.

طلبه للعلم: بدأ تعليمه في البادية على يد مشايخ الأربطة والكتاتيب المنتشرة هناك فأخذ منهم ما يسمى عندهم بعلوم الآلة ومن أشهرهم محمد بن محمد عالي بن حبيب الله الأنصاري وخاله الشيخ العلامة عبد القادر بن سيد أحمد ومحمد بن الحسن الملقب (أميّ).

ثم رحل إلى الديار المقدسة سنة ١٩٥٤م تقريبا فالتحق بدار الحديث بفرعيها في مكة والمدينة إلى أن تخرج من المرحلة الثانوية فيها ثم تزامن ذلك مع زيارة الشيخ محمد علي الأنصاري زعيم الأنصار في الصحراء للمملكة العربية السعودية وإرساله لبعثة من طلبة جماعته من الأنصار إلى ليبيا في عهد الملك السنوسي لاستكمال الدراسة هناك وكان الشيخ عبد الحميد ضمن تلك البعثة والتحق بجامعة السنوسي وتخرج منها بدرجة امتياز مع مرتبة الشرف ثم انتقل إلى الصحراء مرة أخرى حيث تفرغ للدعوة ومحاربة البدع والخرافات بعامة متنقلا بين مخيمات الأنصار وجيرانهم ولم يكن له طلبة محددين بل كان المجتمع المحيط عامة ينهل من علمه وخاض في سبيل محاربة البدع عدة مقارعات ومناظرات نفع الله بها ومن أشد الفرق البدعية التي تصدى لها الصوفية التجانية وفاته: توفي رحمه سنة ١٩٨١م تقريبا وهو في خضم معاركه الدعوية ورحلاته التوعوية في أنحاء السفر عبر الصحاري والقفار بعد أن كرس حياته رحمه الله في الدعوة إلى الله وإصلاح أسرته ومجتمعه وقد أنشد الشاعر أحمد بن عبد الله الأنصاري في مناصرته والإشادة بدوره الأبيات التالية بعنوان:

. الأنصاري . ورت ترجمة الشيخ عبد الحميد بالتعاون مع أخي الأستاذ صديق عبد الباقي الأنصاري .

### يُهَدّد صرح الشّرك

أبيات في الدّفاع عن الشيخ عبد الحميد بن عبد الرحمن الأنصاري حين هاجمه بعض المبتدعون أيا إخوتي إني نصيرُ فريقي

وحَرْبٌ على مَن لا يحبُّ طريقي

فلا تَبْتَئِسْ عبدَ الحميد لأنَّني

سأُلْقِمُ جَمْرًا مَن يُهِينُ رِفيقي

ولو كان مَن آذَاكَ أَهْلاً لرَدِّنا

لأغْرَقْتُه في بحر هَجْوٍ عَمِيـقِ

ولكنَّه مثلُ الظَّلِيم إذا رأى

قِتالا وللأحْرارِ كلْبٌ سَلُوقي

وعبد الحميد الشيخ لا شيخ مثله

يُهدَّدُ صرْحَ الشِّركِ وهْوَ صديقي

1891هـ

## ( ٢٣ ) الشيخ عبدربه بن محمد الأنصاري الساعدي الخزرجي

نسبه :عبدربه بن الشيخ محمد الملقب (أكحتي) بن عبدالله (أددي) بن بوحيدة بن محمد المختار بن أبي بكر بن الشيخ الحاج عبد الله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني. (١) نشأته : ولد بالصحراء ما بين ١٩٢٦م ١٩٢٩م ،وتلقى تعليمه المبدئي بالمدرسة التي كان والده الشيخ أكحتي مؤسسا لها، ثم درس بعد ذلك على الشيخ العلامة والقاضي محمد المختارين حودالأنصاري رحمهما الله تعالى والشيخ سديدي الجلادي الأنصاري وألشيخ العلامة عبد القادر بن سيد أحمد الأنصاري وغيرهم كثير ممن لا نعلم . وقد أخذ عن هذه المجموعة من العلماء أنواعا من العلوم أهمها علوم العربية خاصة البلاغة والتي برز فيها وكذلك التقسير والفقه وغير ذلك من المعارف والعلوم . ويقال إنه ذهب برفقة الشيخ المدرسة الصوفية هناك الشيخ إبراهيم كولخ ثم رجعا إلى المسخال فتتلمذا على شيخ المدرسة الصوفية هناك الشيخ إبراهيم كولخ ثم رجعا إلى الصحراء حيث قاما بنشرها في أوساط العامة والخاصة من العلماء وطلبة العلم، ولكن العلماء من أسرته أمثال الشيخ العلامة والقاضي محمد المختارين حود الأنصاري والشيخ حك الجلادي الأنصاري وغيرهم من العلماء وقفوا في طريق هذه الطريقة الجديدة حتى أخرجوا من كان قد تورط فيها من جيرانهم .

وقد بقي الشيخ عبد ربه على طريقته تلك حسب علمنا حتى وافته المنية سنة ١٩٩٢م، على أن بعض المقربين منه يؤكدون أنه تراجع عن منهج هذه الطريقة الصوفية سرا ،ولم يعد له أي ارتباط بطقوسها الظاهرة قبل وفاته والله أعلم. مكانته العلمية: كان الشيخ عالما فذا يجلس للقضاء والفتيا وقد عرفت عنه القوة

مكانله العلمية . كان الشيخ عالما قدا يجلس للعطاء والعليا وقد عرف عقه العود والصلابة في الفتيا وأنه لا يخاف في الله لومة لائم .

وقد بنى مدرسة لطلابه ومريديه يجلس فيها يلقي دروسه على طلابه وكانت وفود الطلبة تأتيه من نواحى البلاد المختلفة .

( ۱ ) حررت ترجمة الشيخ عبد ربه بالتعاون مع أخي الأستاذ صديق عبد الباقي الأنصاري والشيخ عبد ربه أدركته وأعرفه كان لنا به جوار طويل ووعيت على قصصه وأخباره التي ترددت على سمعي كثيرا .

كما يذكر عنه أنه مضياف يخرج إلى أطراف الحي بحثا عن الضيوف فكان طلابه وجميع مريده يأكلون من مائدته ، وكان يجري عليهم من ماله الخاص .

وأما طلابه فهم خلق كثير وقد ذكر لنا منهم محمد بن محمد المصطفى ومالك بن عبد الله ( دلاه ) ومحمود بن أخيت .

آثاره العلمية: ترك الشيخ عبد ربه الكثير من المخطوطات في صورة كتب ورسائل وفتاوى كلها مخطوطة وأشهرها تصنيفه في البلاغة الذي نال شهرة واسعة على مستوى البلاد، ولا تزال مكتبته تلك في الصحراء تنتظر من يرفع عنها الستور لتلحق بالمكتبة العربية.

وفاته: توفي رحمه الله تعالى عن عمر يناهز السبعين وكانت وفاته عام ١٩٩٢

### (۲٤) ترجمة الشيخ عمر بن عبدالقادر (۲۳۳ -۲۰۰۷م) (۱)

#### نسبه:

عمر بن الشيخ عبدالقادر بن الشيخ سيد احماد بن الشيخ محمد (الفقي) بن الشيخ محمد الأمين (حلاي) بن عثمان بن الشيخ الحاج عبدالله (بلا) بن الشيخ قطب (غتبو) بن السلطان محمد بن الشيخ محمد المختار الملقب نافع الأنصاري، وينتمي الشيخ لقبيلة الأنصار (كل إنصر) وهي من القبائل الكبيرة في منطقة شمال مالي وغرب إفريقيا عموماً، من بني ساعدة الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني.

### مولده

ولد الشيخ عمر حسب نقل الثقات عنه عام ١٩٣٣م، والمثبت في وثائقه الرسمية ١٩٣٥م، وكان مولده في منطقة تنبكتو الواقعة حالياً في شمال جمهورية مالي. وترتيبه: السادس من بين إخوته.

(۱) جمع/ الشيخ محمد بن محمد بن حذيفة الأنصاري ،بإشراف الشيخ / محمد بن يحيى بن محمد الأنصاري ،تنسيق وترتيب الأستاذ/ زبير بن عبدالباقى بن عبدالقادرالأنصاري،وكلهم من طلاب الشيخ عمر رحمه الله.(بتصرف يسير)

### نشأته وطلبه للعلم

نشأ الشيخ رحمه الله في أسرة علمية تعد من أهم السلالات العلمية في منطقته، فوالده، وعمه عبد الصمد "بوسِّتي"، وجده، وجد أبيه من أشهر علماء المنطقة في زمانهم، وكذلك كان جدُّه لأمِّه العلامة الشيخ أكحتي بن أددي بن بُحَيْدا بن محمدالمختار الملقّب "بَقُولي" بن أبي بكر بن الحاج بلا بن قطب بن محمد بن محمد المختار الملقب "إنفا" الأنصاري، صاحب أشهر مدرسة في منطقة تنبكتو في زمانه، ومنها تخرج أشهر علماء المنطقة في تلك الحقبة.

بدأ الشيخ تعليمه بحفظ القرآن الكريم، وثتًى بالمقدمة الآجرومية في النحو، ثم بقية المتون المعتمدة للتدريس في تلك المنطقة، عند والده وشقيقه الأكبر محمد بن عبدالقادر الملقب "أيد" الذي يعده الشيخ أهم مشايخه؛ إذ كان تأسيسه الأول -بعد أن أكمل حفظ القرآن - على يديه.

بعد ذلك انتقل إلى الشيخ محمد الملقّب "أمّي" بن الحسن بن حمتا ودرس عليه فني الصرف والبلاغة، وهما الفنان اللذان اشتهر الشيخ" محمد" بهما بين مشايخ تلك المنطقة إذ ذاك، فحصل له بذلك تأصيل جيد، إضافة إلى ما وهبه الله من ذكاء.

وبعد أن أكمل دراسة مناهج منطقته ارتحل مع شقيقه الشيخ عثمان بمشورة من شيخهما وشقيقهما محمد إلى الشيخ العلامة أولمين الجلادي شيخ محضرة الشرق الأزوادي، التي تعد أقوى المحاضر العلمية في تلك الفترة بعد أن بدأت المحاضر التنبكتية في التقهقر نتيجة الاستعمار.

ومما تميَّزت به تلك المحضرة، علاوة على علوِّ كعب شيخها وموسوعيته، وفرةُ المراجع، فقد ذكر لي الشيخ عثمان (شقيق المترجم له)، أنَّ شيخ المحضرة كان يمتلك مكتبة نادرة في ذلك الزمن، وكان يكتب لحاكم غاوا – وقتها – بعناوين الكتب التي يحتاجها، فيطلبها له من فاس أو مصر حسب الشيخ –، لتصل خلال مدة وجيزة.

ومن المراجع التي جلبها حاكم غاوا للشيخ محمد أولمين الجلادي -بحضرته- كتاب تاج العروس في شرح القاموس للزبيدي الذي لم يره قبل ذلك.

في تلك المحضرة، درس الشيخ عمر مختلف فنون اللغة والأدب، والنقائض، والتفسير، والفقه وأصوله، والمنطق، والعقيدة.

وقد أطال الشيخ المكث في المحضرة، وتفرَّغ للتحصيل، وانقطعت أخباره، حتى خيّل لأهله أنه لن يعود إليهم؛ إذ لم تكن وسائل الاتصال متوفرة حينها، واستمرَّ في الطلب حتى قوي عوده، وتخرَّج؛ فكان من طلاب الشيخ المبرزين، خاصة في اللغة والأدب، وأصول الفقه. وعيَّنه الشيخ أولمين مساعداً له ونائباً في التدريس، إضافة إلى شقيقه الشيخ أوسُوك الذي يعد أبرز نواب الشيخ في المحضرة.

وخلافاً لشقيقه عثمان الذي غادر المنطقة مباشرة بعد وفاة الشيخ أولمين، بقي الشيخ عمر في المنطقة، ولم يغادرها إلا قبيل وفاة والده، وقد حاول الأعيان هناك إقناعه بأن يخلف شيخه في محضرته بعد وفاته، لكنه رفض.

وذكر الشيخ عمر -رحمه الله- في معرض حديثه عن سهرات ومسامرات المذاكرة بين الطلاب، أن الشيخ أولمين اقترح لهم كتباً للمطالعة والمناقشة بإزاء الكتب الدراسية، مما عزَّز قوة الملكة لديهم، ومن تلك الكتب: الخصائص لابن جني؛ فكانوا يتذاكرونه، ويعربون ألفاظه تطبيقاً للقواعد النظرية التي درسوها.

ومما يذكر على جهة الاستطراد، أن الشيخ عمر حصلت بينه وبين أقرانه مناظرات ومساجلات، وردود في تلك المرحلة، منهم: العلامة الزاهد الشيخ محمد الفقي الجلادي الأنصاري الملقب "حَكّو" المتوفى ١٤١١ه، فكانت بينهما أيام الطلب مساجلات شعرية أخذت في طابعها الفني منحى النقائض، كما يجري بين الأقران في كل زمان. وقد حاول كل منهما فيما بعد – التبرؤ مما أنشده فيها، وطيّه إلى عالم النسيان، وتحقّق لهما ما أرادا رحمهما الله؛ حيث لم يبق من ذلك سوى أبيات يسيرة غير مرتبة علقت بأذهان بعض المعاصرين لهما.

وأصبح بينهما بعد ذلك من تبادل الحب والاحترام، واعتداد كل منهما برأي الآخر ما يثير الدهشة، وانعكس ذلك على محيطيهما، حتى عُرف عن الشيخ عمر أنه لا يبيح ولا يقر ذكر شيء عن تلك المرحلة.

ولما سمع شقيقُه الشيخ عثمان بن عبدالقادر أحدَ الأطفال ينشد بيتاً للشيخ عمر مما نظم في معارضة الشيخ "حَكّو"، وبّخه بشدة، وحذّره من العودة لمثلها مرة أخرى.

ومن المواقف التي تدل على إجلال الشيخ "حَكّو" للشيخ عمر رحمهما الله، أنه بعد الجفاف الذي ضرب منطقة أزواد ١٩٨٤م، وانتشار الأوبئة والمجاعة، استنفرت الجمعيات التنصيرية عام ١٩٨٥م، للاصطياد في الماء العكر، من خلال المشاريع

الإغاثية، حيث كانت تقدم الدواء والغذاء والتعليم بيد، والصليب باليد الأخرى، فكثر تداول أخبار أساليبها الماكرة؛ فكتب الشيخ -حَكّو - في ذلك قصيدة حزينة يشكو فيها غربة الدين، معبراً عن مخاوفه من مكر تلك المنظمات، مطلعها:

لله لله أشكو غربة الدين \*\* فجُلُّ من ههنا باعوه بالدون.

ولما أثير بحضرة الشيخ "حَكّو" ما كان من شأن "إيبنغ" قال: "أهل إيبنغ معصومون - بإذن الله – ما بقي الشيخ عمر بن عبد القادر بين أظهرهم، وسيندمون إذا لم يستغلوا وجوده بينهم، ونصيحتي لهم: ألا يَسألوا ولا يستفسروا عن أمر أمرهم به، أو أقرهم عليه". وكانت المسألة المثارة إذْ ذاك تتعلق بحكم أكل اللحوم المعلّبة التي ترسلها تلك المنظمات التنصيرية لمخيمات المنكوبين، فأنكر البعض، وكان الشيخ عمر –رحمه الله – ممن أجاز أكلها.

\* \* \*

ومع تلقي الشيخ العلم على الطريقة التقليدية المتبعة في المحاضر، فإنه حرص أيضاً على التكوين وفقاً للمناهج العلمية الحديثة، وكانت سبيله إلى ذلك، الدورة العلمية التي أقيمت في تنبكتو بمركز أحمد بابا للتراث والثقافة في الستينات الميلادية بعد استقلال مالي.

وهذه الدورة، في الحقيقة، ليست دورة واحدة، بل دورات متعددة ومكثفة امتدَّت لثلاث سنوات، وكان الشيخ يحضرها على متن طائرة محلّية من قاوا إلى تنبكتو؛ إذ كان مقيماً لدى محمد بن محمد الهادي الملقّب "زُلْبَيْبَا" الذي يعمل ضابطاً في الجيش المالي حينها في قرية "تارْكنت" شمال قاوا، والتي ظل الشيخ -عمر رحمه الله- شيخاً لأهلها؛ مفتياً ومعلّماً طيلة مكوثه فيها.

وقد أقيمت هذه الدورة بإشراف الأزهر، بهدف تحديد مستوى العلماء الذين تلقوا التعليم التقليدي في المحاضر والحلقات، ممن لديهم رغبة في المشاركة في الأنشطة الثقافية التي تخضع للإشراف الحكومي، لكن تنقصهم الشهادات التي أصبحت بعد الاستقلال شرطاً أساسياً للانخراط في أي عمل حكومي.

تولَّى التدريس في الدورة نخبة من شيوخ الأزهر الشريف إذ ذاك، من علماء مصر، والشام، وأفريقيا، وعقدوا في نهايتها اختبارات قوية يمنح من اجتازها شهادة تعادل أعلى الشهادات العلمية – وقتها-.

وتعتبر هذه الدورة إحدى ثمار اتفاقية التعاون الثقافي والعلمي بين الرئيس المالي حينها موديبو كيتا، والرئيس المصري السابق جمال عبد الناصر، ضمن مشروع حضاري كبير مشترك، يتضمن إنشاء جامعة في تتبكتو.

وقد كان ترتيب الشيخ عمر الثاني على الدفعة في تلك الدورة، بينما حاز الترتيب الأول، أحد العلماء الفلاتيين، من أصحاب سلسلة مدارس سبيل الفلاح العربية في مالي، ومؤلف سلسلة الدروس الصرفية للمدارس العربية.

ولما كان إصدارُ الشهادات حينها يستغرق وقتاً من الزمن، ولم يكن الشيخ متفرغاً للمتابعة، بقيت شهادته حبيسة أدراج الدوائر المختصة، ولم يتمكن من استخراجها إلا عام ١٩٨٤م، قبل إنشائه مدرسة الفلاح، واستغرقت إجراءاتها فترة زمنية ليست بالقصيرة. وللشيخ ذكريات جميلة، مع مشايخه الأزهريين، وزملائه طلاب الدورة، روى منها ما حصل بينه وبين الدكتور محمد سمير الأردني –أستاذ النحو والأدب في اختبارات الدورة الأخيرة التي تعد بمثابة التخرج؛ حيث استطرد الشيخ عمر في تفصيل الخلاف بين النحاة، وأقوال المحققين منهم، والشواهد، والمقارنة بينها، ممًا لو طبع في مطوية أو رسالة لاستحق أن يكون مرجعاً في تلك المسائل؛ إذ كان الشيخ مستحضراً ذلك كله في ذلك الوقت؛ فاعتبر الدكتور هذا التفصيل خارجاً عن الموضوع، واشتد غضبه؛ حيث وجد في ورقة الشيخ عمر بعض المسائل التي لم تكن حاضرة في ذهنه وقتها، فخطاً الشيخ، وكتب على ورقته بالخط الأحمر: "لا نريد ذلك كله".

وما كان من الشيخ عمر إلا أن اشتكاه لدى مدير إدارة الدورة وهو عالم أزهري مصري منصف؛ فطلب ورقة الشيخ، وأعجب بإجاباته لما قرأها، وحكم بينهما فقال: يا دكتور قل: لا أعلم ذلك كله، ولا تقل: لا أريده. واعتبر صنيعه هضماً لحق الشيخ، فحكم له بالدرجة الكاملة في تلك المادة.

وإلى جانب الدورة الأزهرية، شارك الشيخ عمر عام ١٩٨٨م في عدة أنشطة علمية في الجزائر، إذ تجمعه علاقة جيدة بجمعية علماء المسلمين الجزائرية، وزار عدداً من المدارس ودور التعليم هناك؛ للاستفادة من خبرات القائمين عليها في تطوير مشاريعه التعليمية.

#### أبرز شيوخه:

تلقى الشيخ عمر علوم الشريعة والعربية عن عدد من أبرز علماء منطقة أزواد في شمال مالى، نذكر هنا جانباً منهم:

255

- 1 أول شيوخه: والده الشيخ عبد القادر بن الشيخ سيد احماد.
- 2 شقيقه الأكبر الشيخ محمد بن عبد القادر الملقب "أيد". وقد كان الشيخ عمر يجله جداً، ولا يذكره إلا بوصف "شيخي"، وهو الذي اكتشف نباهة أخيه الشيخ عمر في طفولته.
  - 3 الشيخ محمدٌ بن الحسن بن حمتا الملقب " أُمَّىٰ ".
  - 4 الشيخ أولمين الجلادي، ويعده الشيخ محضرته وجامعته التي تخرج منها.
    - 5 الشيخ أوسُوك الجلادي، شقيق الشيخ أولمين، ونائبه في محضرته.
- 6 الشيخ محمد المختار بن حَوَّدْ الأنصاري، فريد عصره، القاضي والأديب الشاعر المشهور، الذي اتسمت أشعاره بقوة اللغة، ووضوح المعنى، وفصاحة البيان، وهو أحد العلماء الأعلام في زمانه، حيث انبهر بعلمه كل من لقيه أو قرأ له. توفي عام ١٤٠٢هـ وحدَّثني الشيخ جعفر بن عثمان أن عمَّه الشيخ عمر استفاد من الشيخ محمد المختار في مذاكرتهما لفنون العلم، بعد عودته من رحلته إلى الشرق؛ ومن ذلك حل استشكالاته في نونيته المشهورة (١).

ومن شيوخه أيضاً: الأزهريون الذين درَّسوه في الدورة العلمية المشار إليها آنفاً، والتي أقيمت تحت إشراف الأزهر في الستينات الميلادية، إضافة إلى العلماء والمفكرين الذين حضر الشيخ لقاءاتهم ومحاضراتهم في الجزائر في الثمانينات الميلادية.

#### طلابه:

أكثر طلاب الشيخ كانوا من الجلاديين، إذ قرأ عدد كثير منهم على الشيخ، ما بين من تلقى عنه في المدة التي قضاها عندهم، ومن قدموا إليه في منطقته للأخذ عنه، ومع ذلك لم أستطع التوصل إلا لعدد قليل من متأخريهم، من الذين وفدوا إليه.

ألا بلِّغ بني قين شؤونا.. من الكلمات تورثهم شجونا

١ النونية المقصودة هنا : هي قصيدة الشيخ محمد المختار في معارضة شاعر كنتة، ومطلعها:

انظر: أحمد بن عبدالله الأنصاري وصديق بن عبدالباقي الأنصاري، الشعر الأنصاري وتاريخه في مراحله الثلاث، ١٤٢٩هـ، ص ٤٠٣

وقد أخبرني الأستاذ عبدالله بن عثمان (ابن شقيق المترجم له) أنَّ أحد هؤلاء الجلاديين يعمل على جمع ترجمة وافية للشيخ، مع التركيز على نشاطاته، ومشاركاته العلمية في منطقتهم.

ولعلّ من الأسباب التي جعلت الجلاديين أكثر الدارسين عند الشيخ عمر والمحتفين به، معرفتهم لقدره ومكانته؛ فقد كانت دراسته لدى عالم منهم يعرفون مرتبة من تخرج على يديه، وما اكتسبه من سمعة في جيل ما بعد الشيخ أولمين؛ حيث كان جل علمائهم في تلك الحقبة من أقران الشيخ، وبوصون بالاستفادة منه.

أضف إلى ذلك خوضه المعارك العلمية والأدبية مع أقرانه من علماء الجلاديين -كما تقدَّم -وما نتج عن ذلك من علوِ صيته وشهرته عندهم، ثم طول مكثه فيهم، حيث كانت فترته الذهبية في تفرِّغه للعلم تعلماً وتعليماً، وأمَّا بعد عودته فقد تأهَّل واشتغل بشؤونه الأسرية، وشؤون منطقته، وكثرت أسفاره، لكن على الرغم من ذلك لم يُعلَم أنه ردَّ طالب علم قصده للدراسة.

#### ومن طلاب الشيخ عمر:

- الشيخ الرشيد بن عبد الرحمن "الدولحا" رحمه الله.
  - الشيخ الزبير بن عبد القادر رحمه الله.
  - الشيخ عبد الرحمن بن منير رحمه الله.
- الشيخ عبد الله بن الحسن بن محمد المصطفى رحمه الله.
  - الشيخ الصالح بن أددي.
  - الشيخ محمد بن يحيى بن محمد.
  - الشيخ محمد المختار بن محمد بن حمّمّلو.
  - الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد القادر رحمه الله.
    - الشيخ معاذ بن أبي بكر بن عبد القادر.
  - الشيخ الداعية عمر بن محمد "همّا" بن محمد الطاهر.
- الشيخ جعفر بن عثمان بن عبد القادر، ويُعد جعفر من أبرز طلاب الطبقة الأخيرة من تلامذة الشيخ عمر؛ فقد لازمه مدة من الزمن، قبل رحيله إلى المحاضر الموريتانية، التي مكث فيها أكثر من عشر سنوات، درس خلالها فنون اللغة.
  - الشيخ عبد القدوس بن يحيى بن محمد.

- الأستاذ سليمان الجلادي، حفيد شيخه أولمين.
- الأستاذ محمود بن الصالح بن أحمد بن حبيب الله.
  - الأستاذ عبد الله بن عثمان بن عبد القادر.
    - الأستاذ أحمد بن أكحتي بن محمد.
- إِلَهْدَى من قبيلة كل الحرمة القاطنين غرب "تين تديني".
- الأستاذ عبد الحميد بن "محمد" بن أحمد، ولم يكن ممن قرأ على الشيخ في البادية، وإنما استفاد منه أثناء فترات إقامته في باماكو في التسعينات الميلادية.

ويعد الأستاذ عبدالحميد من أوائل من كتب نبذة عن سيرة الشيخ عمر في مقدمته لمتن مبلغ الآمال في الصرف (').

- الشيخ محمد بن حذيفة رحمه الله، ولم يكن ممن لازم الشيخ، وإنما قرأ عليه دروساً من ألفية ابن مالك في فترات متقطعة، أكثرها في عام ١٩٧٦م، في ثنايا تردُّده على شيخه الشيخ أكحتي بن محمد؛ إذ كان يلتقيه هناك، وإذا وافق ذلك انشغال شيخه أو غيابه انتهز فرصة وجود الشيخ عمر. ومن آخر الأبواب التي درسها عنده باب الصفة المشبّهة.
- الشيخ الخضر الجلادي، توفي رحمه الله عام ٢٠٢٠م إثر قصف عشوائي للقوات الفرنسية، وهو آخر من صحب الشيخ، وكان رحمه الله ذكياً خلوقاً وفياً، لما بلغته وفاة الشيخ قطع إجازته، ورجع مباشرة، فجمع بين العزاء والاستزادة من العلم؛ وبقي عند الشيخ عثمان وأبنائه شهوراً، ثم عاد إلى أهله، ولم تنقطع علاقته بأبناء الشيخ وذويه زيارة واتصالاً بالهاتف حتى توفى رحمه الله.

ويضاف إلى هؤلاء جميع مدرسي مدرسة الفلاح، فقد حضروا الدورة التي ألقاها الشيخ عمر في استراتيجيات التدريس، قبل افتتاح المدرسة، كما يلحق بهم طلاب الصفوف العليا، فقد ألقى فيها عدة دروس؛ لتغطية حصص الفراغ نيابة عن بعض المعلمين،

<sup>()</sup> تجد هذه الترجمة في: الحسن ولد زين الشنقيطي، الطرة توشيح لامية الأفعال لابن مالك بخياطة وترشيح الشيخ العلامة محمد سالم ولد عدود، حققه ونقحه وعلَّق عليه: عبدالحميد بن محمد الأنصاري، ط١ (بيروت: دار الكتب العلمية، ٢٠٠٨) ص ٦٣٩. ومما ذكره الأستاذ عبدالحميد في هذه الترجمة اليسيرة: "هو الشيخ العلامة وحيد زمانه وفريد أقرانه، عمر بن عبدالقادر الأنصاري... متبحر في فنون المعرفة وأيم الله لقد سمعت منه فوائد نبشت لها بطون الكتب وسألت عنها أحبار الأمة فلم أجد لهم فيها علماً".

إضافة إلى من حضروا دروسه في مكتبة المدرسة، وحلقات النقاش مع بعض الزوار والضيوف الذين يستضافون في المكتبة.

كما يلحق بهم أيضاً، نخبة من طلبة العلم بالجزائر الذين لازموه وقت إقامته هناك، واستفادوا منه في علوم اللغة، وأصول الفقه.

وممن أكّد على ضرورة الاستفادة من الشيخ عمر، أخوه وشيخه محمد بن عبد القادر، الذي يعده من أعلم طبقته هناك، وقد تأسّف كثيراً على عدم استغلال مجتمع تنبكتو فرصة وجود الشيخ فيهم والاستفادة منه.

كما أثنى الشيخُ القاضي محمد المولود "أمّلو" بن محمد الطاهر، على الشيخ عمر، ونوَّه بشأنه، فقد سمعته يقول: عجباً لقوم يوجد بينهم مثل الشيخ عمر بن عبد القادر، ولم يستفيدوا منه (').

جهوده الدعوية

حمل الشيخ عمر في حياته الدعوية والفكرية الهاجس الشائع لدى علماء ومفكري الإحياء الإسلامي، والمتمثل في الإصلاح بشقيه الديني والعلمي، ومحاولة النهوض بالمجتمعات الإسلامية.

والحديث عن جهود الشيخ الدعوية والإصلاحية، طويل، ولا يفي بحقه إلا إفراده بدراسة شاملة، لكننا سنذكر هنا ستة مشاربع كان لها أثر بارز على المنطقة:

الأول: جهوده في مواجهة الحركة التيجانية (١)

وقد بدأ الشيخ جهوده أثناء إقامته في الشرق الأزوادي، ومن ذلك نقضُه لكتاب "جبر الدين" للشيخ إبًا –أحد مشايخ الجلاديين– على الطريقة التيجانية في قصيدة مطلعها (بسيط):

ما للجبيرة تُولِي الغِمْر ما فيها \*\*\* وعن مشايخ أهل الدين تخفيها أراها خوف افتضاح كان ألجأها \*\*\* لفعل ما فعلت من كتم ما فيها

<sup>()</sup> قلت: وهذا ينطبق أيضاً على الشيخ محمد المولود، لما تميَّز به من تبحِّر في فنون العلم، وما أوتيه من الحكمة، والفطنة، وجودة الرأي؛ فحري بمثله أن يقصده طلاب المعرفة من كل قطر.

<sup>()</sup> التيجانية هي فرقة صوفية يؤمن أصحابها بجملة الأفكار والمعتقدات الصوفية ويزيدون عليها شيئاً خاصاً بهم كالاعتقاد بإمكانية مقابلة النبي صلى الله عليه وسلم مقابلة مادية واللقاء به لقاء حسياً في هذه الدنيا. انظر: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب المعاصرة، إشراف: مانع بن حماد الجهني، ط٣ (الرياض: الندوة العالمية للشباب الإسلامي، ١٨٥ هـ) ص ٢٨٥

فلازمت بيت إِبّا وهو يكلؤها \*\*\* من أن يرى عجزها من كان يدريها والجدير بالذكر، أنَّ الطريقة التيجانية التي انتشرت في تلك الفترة، وحاربها بعض علماء

المنطقة، وألَّفوا في نقضها والرد على المروجين لها حتى قوّضت خيامها، قائمة في كثير معتقداتها على مبدأ الحلول والاتحاد.

والواقع أنَّ تلك الطريقة وإن كانت منحرفة من الناحية العقدية، إلا أنها تركت أثراً محموداً وملموساً في الجانب السلوكي، في جميع من انتسبوا لمدرستها؛ فقد سمعنا ممن أدركوهم قصصاً عجيبة في الزهد والورع والتقوى، والعناية بكتاب الله تعلماً وتعليماً، وصلة الرحم، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وبر الوالدين، والإحسان إلى المحتاجين، والبعد عن خوارم المروءة، وغير ذلك من وجوه البر ما يثير العجب.

الثاني: تأسيس مدرسة الفلاح

في سياق جهوده لبث المعرفة في المنطقة وتنظيم العملية التعليمية، أسَّس الشيخ عمر بن عبد القادر الأنصاري رحمه الله مدرسة الفلاح (')، بدعم من علماء وأعيان المنطقة عام ١٩٨٥م في إيبنغ (').

وقد تحدَّث الشيخ عمر –رحمه الله – عن الهدف من إنشاء مدرسة الفلاح، فقال: "وهدفها كأي مدرسة إسلامية تربية النشء تربية إسلامية، تعصمه من الانحراف عقيدة وسلوكاً، وتكوينه تكويناً يمكّنه من مواجهة الحياة مواجهة إيجابية مثمرة؛ لهذا فالمدرسة تريد من الدارس أن يتمتع بكفاءات ومؤهلات تجعل منه أداة إنتاج لصالح وطنه ومجتمعه، يعطي أكثر مما يأخذ وليس العكس".

تطوّع للتدريس في مدرسة الفلاح فريق من المشايخ وطلبة العلم الأنصار، هم: الشيخ يحيى بن محمد، والشيخ عثمان بن عبدالقادر، والشيخ أحمد بن محمد عالي، والشيخ محمد بن يحيى، والشيخ الصالح بن أددي، والشيخ الصالح بن أحمد بن حبيب الله،

<sup>()\</sup> نعتمد في هذه الجزيئة من سيرة الشيخ عمر المتعلقة بمدرسة الفلاح على مقال قديم للشاعر محمد بن أبي بكر بن أبًا الأنصاري بعنوان: "مدرسة الفلاح في روض النعاج"، وتقرير آخر أعده بالاشتراك مع الأستاذ عبد القادر بن عبد العزيز بن محمد بن مسالح الأنصاري، والأستاذ الصحفي عمر بن عبدالله بن محمد إكناً الأنصاري بعنوان: "الجهود التعليمية في بلادنا".

http://kl-entsr.blogspot.com/2008/12/blog-post\_21.html?m=1 انظر: https://radiozrho.blogspot.com/2020/03/1985-2020.html?m=1

<sup>(</sup>٢) هي قرية تابعة لزرهو، تبعد عنها حوالي خمس كيلومتراً شمالاً. وهي من المناطق الساحلية لقبيلة "كل انصر" التابعة لولاية تنبكتو، وتبعد عنها حوالي ١٧٠ كم شرقاً، وتتوسط الطريق البري الذي يربط بين ولايتي تنبكتو وقاوا.

والشيخ معاذ بن أبي بكر، والشيخ الرشيد بن عبد الرحمن، والشيخ محمد بن محمدن بن الهادي، والشيخ محمد المختار الملقب "حباكلي" بن محمد الأمين الملقب "إين تكبر" والشيخ عبد الله بن عبد الرحمن الملقب "أدلًاهي" رحم الله الأموات وحفظ الأحياء. وقد مهد الشيخ عمر لإطلاق المدرسة، بدورة علمية مكثفة أقامها لمعلمي مدرسة الفلاح، بغية تبصيرهم بمناهج واستراتيجيات التدريس في المدارس النظامية الحديثة؛ إذ يعتبر هذا الأمر حديثاً بالنسبة لهم.

وشارك في هذه الدورة، التي استمرت شهراً كاملاً، واختتمت باختبار لأهم ما تمت مدارسته، ثلةٌ من المشايخ وطلبة العلم الموجودين في "إيبنغ" في ذلك الوقت، منهم: الشيخ يحيى بن محمد، والشيخ أكحتي بن محمد، والشيخ الزبير بن عبدالقادر، والشيخ الصالح بن أددي، والشيخ محمد بن يحيى.

وقد اعتاد الشيخ هو وشريك نهضته العلمية الشيخ يحيى بن محمد رحمهما الله تتبع الأحياء التي يوجد بها طلاب في سن الدراسة، وتعاهدهم قبل بداية كل عام دراسي للاطمئنان على جاهزيتهم، ومدى استعداد الأهالي لإرسال الطلاب إلى المدرسة، ومناقشة من يلمس منهم التساهل في هذا الموضوع؛ لإقناعهم بضرورة إرسال أبنائهم للمدرسة، وتقديم ذلك على كل المصالح، مهما كانت الظروف قاسية.

وكانت مدرسة الفلاح بقسميها (النهاري – الليلي) نموذجاً حقيقياً للمدرسة النظامية من كل النواحي؛ فصولاً ومنهجاً ونظاماً. وأما طلابها فهم كل من يحلم بالدراسة، من أبناء المنطقة، ذكوراً وإناثاً، وصغاراً وكباراً. الشباب وصغار الطلاب يدرسون في القسم النهاري، بداية من التمهيدي المخصص لمحو الأمية مروراً بالأول إلى السادس الابتدائي، بينما يدرس الكبار في القسم الليلي.

ولم تمض سنتان من تأسيسها حتى تحوَّلت مدرسة الفلاح إلى صرح تعليمي تربوي، وعاشت المنطقة نهضة علمية مشهودة، كما استطاعت المدرسة احتلال المركز الأول على مستوى منطقة تنبكتو بعد مشاركة الدفعة الأولى من طلابها في الاختبارات النهائية للحصول على الشهادة الابتدائية عام ١٩٩٠م.

في عام ١٩٩١م تعثَّرت المدرسة بعد الاضطرابات التي حصلت بسبب انعدام الأمن، ونزوح كثير من أهالي المنطقة، أو لجوئهم إلى دول أخرى، ثم في عام ١٩٩٥م بعد عودة اللاجئين استمرت المدرسة في الكفاح ومحاولة لمّ شتات ما بقي، لكن الظروف لم

تكن مواتية لاستئنافها على نمطها الأول، فأجبرت على الانقسام والتنقل بين القرى، والأرياف والبوادي، حيث تفرَّعت عنها عدة فروع منها: فصول في (إيم إين أغاتا)، وفصول في زرهو (')، وأخرى في إيبنغ، وفي "إينوشف" (۲).

الثالث: مواجهة التنصير

للشيخ عمر رحمه الله صولات وجولات في التصدي لخطط المنظمات التنصيرية، فما أحدثوا مكيدة وفخاً إلا وابتكر وسيلة لمقاومته ورده، حتى باءت جميع محاولاتهم -ولله الحمد- بالفشل.

كان رحمه الله ذكياً؛ متيقظاً، ومدركاً لأبعاد الأمور؛ فلم تنطلِ عليه الشبهات. ولما سئل في إحدى المقابلات عن حقيقة الدعم الذي كانت هذه المنظمات تقدمه أجاب:

"المنظمات التنصيرية هي وحدها التي لها نشاط ملحوظ في مالي، وهي التي تمر بنا دائماً، ولكن دعمها لمؤسسة إسلامية لا ينتظر منه أن يكون جدياً ولا مجدياً، وما يقدمونه من ملابس للأطفال، وأغذية، وأدوية كنظرة استطلاعية لما يمكن أن يكون لها من التأثير هناك، وهم يظهرون أنَّ الدافع لهم في ذلك إنما هو دافع إنساني فقط، ولكن الحقيقة غير ذلك، فهم يريدون إزالة صبغة الله وإحلال صبغتهم الخاصة محلها، وقد لمسوا ملاحظتنا وتحمّسنا لصد خطتهم الماكرة، فانكمشوا وابتعدوا عنا".

وما ذكره الشيخ عمر هنا هو نفسه ما تتبًأ به الشيخ عبدالله بن الحسن بن محمد المصطفى رحمه الله في زيارته للمنطقة عام ١٩٨٧م لمّا رأى الجهود والخطط التي رسمها الشيخ لمقاومة وسائل المبشرين النصارى هناك، إذْ قال: بحكم تجربتنا وخبرتنا في نشاط هؤلاء بأماكن أخرى فسينقطع دعمهم للمشاريع التتموية، ودعمهم الإنساني المزعوم للمتضررين من الجفاف، ثم يدّعون أنَّ هؤلاء قوم فاشلون جربنا التعامل معهم فلم نرَ منهم ما يسر؛ فلا داعي للاستمرار. والواقع أنهم لم ينجحوا في مهمتهم التي قدموا من أجلها، وهي تنصير الناشئة، والتشويش على عقول بعض من لم يتحصنوا بالعلم من

() هي بلدة ساحلية، تقع على الضفة الشمالية لنهر النيجر، وتبعد عن بلدية "تغاروست" حوالي ٣٠ كم، وتقع زرهو في أقصى شرق الحدود الفاصلة بين ولايتي تنبكتو وقاوا، وسكانها الأصليون من قبيلة "كل إنصر".

<sup>()</sup> في عام ٢٠١٦ أطلق مجموعة من قدامي خريجي مدرسة الفلاح في المهجر مشروعاً لإعادة تأسيس المدرسة على قواعدها الأولى وتطويرها، وإضافة المرحلة الاعدادية للابتدائية.

الشباب، وكبار السن؛ مستغلين بذلك الفاقة والجهل، كما فعلوا في بعض البلدان، وبالتالى فسيرحلون بلا عودة.

وأضاف الشيخ عبدالله رحمه الله: وربما سيكتب بعضهم عن ذلك في مذكراته بعد عقود.

وصدق الشيخ عبدالله بن الحسن؛ فقد تواترت روايات عدول من الأنصار ممن اطلعوا على مذكرات المنصّرة الماكرة "ماقي (')"؛ أنها تحدثت عن تجربتها في "إيبنغ"، ووصفتها بالفاشلة، مدعية أنَّ سكان المنطقة ينتمون للقرون الوسطى، حيث عاشت معهم سنوات عدة، في ظروف مأساوية قاهرة؛ أملاً في تغيير طباعهم وعاداتهم ومنهج حياتهم، لكنها يئست منهم تماماً؛ بعد أن اكتشفت تمسُّكهم الشديد بموروثهم الديني والثقافي، وعدم الاستعداد للتخلى عن أي شيء منه مهما حصل.

ومن النماذج الكثيرة على جهود الشيخ في التصدي لخطط المنصرين:

- تخصيص مكان لهم يقيمون فيه، مع منع العوام من مخالطتهم والتعامل المباشر معهم، وخاصة من النساء والأطفال.
  - طلبه رحمه الله من عمدة القرية عبدالسلام بن محمد بن مسالح -رحمه الله- الرفع للجهات المختصة بإنهاء عمل من يُضْبَطْ من النصارى وهو يحاول الإخلال بالشروط التي اتفق معهم عليها؛ فاستُبعد بعضهم بهذا السبب.
  - رفضه تدريس اللغة الفرنسية في مدرسة الفلاح، رغم إيمانه بأهمية تعلم اللغة، لكنه كان متفطناً إلى العلاقة ما بين اللغة الفرنسية والاستعمار، وكونها الأداة التي تستخدمها القوى المستعمرة لإحداث أي اختراق ثقافي وديني.

وعلى الرغم من ضغوط المنظمات الغربية العاملة في المنطقة لإقحام اللغة الفرنسية في مناهج المدرسة، إلا أنَّ الشيخ أصرَّ على موقفه، وإن كان قد سمح في آخر الأمر بإنشاء

() ا مرأة فرنسية تُدعى مدام ماقي، ذهبت إلى مخيمات ضحايا الجفاف الذي ضرب غرب إفريقيا عامة ومالي والنيجر بصفة خاصة عام ١٩٧٤م، فصادفت في رحلتها تلك أسراً يفتك بها الجوع والأوبئة، لتستغل الفرصة، وتتمكن من أخذ بعض الأطفال من مخيم اللاجئين في النيجر بحي (لزاري)، واصطحابهم إلى فرنسا؛ بدعوى إنقاذهم من الجوع والجهل!!

وبعد نجاح محاولتها هذه، طمعت في المزيد، وكتّفت زياراتها لمناطق الطوارق. وقد أسست ماقي جمعية "آتلك - إيبنغ"، وخصصتها لمساعدة المنكوبين في هذه المناطق، والتعريف بقضاياهم الإنسانية. وقدَّمت الكثير من الدعم في مجال الإغاثة، والصحة، والتنمية والإعمار، كما قامت مع أعضاء مؤسستها بعمل رائع غير أنهم هدموه بسبب رفض السكان للانحراف والتنصير، الأمر الذي يفضح تناقضهم وهم الذين يتغنون بضرورة ضمان حق حرية التفكير، والاعتقاد، والتعبير، لكل فرد على هذه البسيطة!

فصل ليلي لمحو الأمية في الفرنسية، وخصَّصه لكبار السن من طلبة العلم والمشايخ ممن تأصلوا في الثقافة العربية والإسلامية، وممن لا يُتصوَّر استدراجُهم عبر تعليم اللغة إلى ما وراء ذلك من قضايا الهوية والعقيدة.

وربما قيل إن الشيخ عمر بالغ في سد الذرائع على حساب تعلم الأطفال لغة تعد من أسس وسائل الحياة المدنية في قارتهم، ويمكنه أن يقرر تدريسها، ويضع من الشروط والاحترازات ما يشاء، كما فعل في المجالات الأخرى؛ حتى لا تلغى مصلحة محققة على حساب مفسدة متوقعة.

لكن موقف الشيخ كان مبنياً على وعي دقيق بالمدخل اللغوي في التغيير الثقافي في العالم الإسلامي، كما أن مناقشاته مع بعض منتسبي المنظمات الغربية جعلته يزداد توجساً من قضية تعليم الفرنسية، كما حصل في مداولاته مع "جويل" وهي امرأة فرنسية ناشطة في هذه المنظمات وتحظى بثقتها، وقد ضغطت على الشيخ من أجل الحصول على حصة لتعليم اللغة الفرنسية في مدرسة الفلاح، لكن الشيخ رفض تماماً نظراً لتاريخ هذه المرأة في الحركة التنصيرية، وتفاخر المنظمات التنصيرية بنجاحها في تنصير ٣ آلاف طفل في الصومال (').

وعلى كل حال، فهناك من يجزم أنَّ عجز أهل أزواد في جميع المناطق عن التكفل برواتب الكادر التعليمي المسلم المؤهل تربوياً ومعرفياً من أهل المنطقة، هو المانع الوحيد من تدريس الفرنسية في المدارس العربية الإسلامية في جميع مناطق أزواد، منذ قدوم الاستعمار إلى يومنا هذا.

() من الجدير بالذكر أنه بعد رفض الشيخ طلب "جويل" للتدريس في مدرسة الفلاح، عادت إلى فرنسا وأخبرت "ماقي" بما حصل، فما كان من الأخيرة إلا أن بعثت برسالة شديدة اللهجة هاجمت فيها أعيان المنطقة عموماً، والشيخ عمر رحمه الله خصوصاً، وقد رد عليها الشيخ عمر برسالة ترجمها له بالفرنسية الأستاذ محمد بن محمود بن الشيخ عثمان بن "إين غلالن"، ونوردها هنا لما تحمله من دلالة في إيضاح موقف الشيخ عمر من مسألة الفرنسية، وحرصه على تماسك الخطوط العامة التي رسمها لمقاومة التنصير:

ولكن لدينا خطوطنا الحمراء التي لا يمكن تجاوزها، ومنها: ديننا، وعائلاتنا، وعاداتنا، فلا نتنازل عنها لا لـ (جُويل) ولا لغيرها، فلاهي ولا أنتِ، ولا أي شخص كان يستطيع أن يثنينا عن دينا، ولا أن يشكّكنا فيه مهماكان الأمر، فلا نساوم عليه أبداً".

<sup>&</sup>quot;لم نُخْف عنكم يوماً اختلافنا معكم في الأيدلوجية، وأنَّ دعمكم الإنساني -بزعمكم- لنا لا يمنحكم الحق في فرض دينكم علينا كرهاً، فلكم دينكم ولنا ديننا، وإن ظننتم أننا جاهلون بما تريدون تمريره علينا فهذا خطأ منكم؛ فنحن على دراية كاملة بخططكم، ولم نخذلكم يوماً فيما زعمتم أنكم طلبتموه منًا من دعم المشاريع التنموية...، فسهلنا لكم كلَّ السبل، وتعاونًا معكم، وأصدق دليل على ذلك: أنَّ المهندسين، والأطباء، والخبراء الذين أرسلتموهم لنا لم نختلف مع أحد منهم، ولم يروا منا إلا خيراً، منهم: المهندس الإيطالي (سيرجو) الذي أخرج لنا الماء بالمروحة الهوائية، والمهندس الذي درّب البنائين على بناء البيوت، وتسقيف الغرف في بناء مستدير مقوَّس مجوَّف يُعقَدُ بالآجُر، من غير أعمدة، على شكل قِباب (koppol)، والدكتور ألِكُساندر الذي عالج المرضى واشتغل في مستوصف القرية مدة... وغيرهم.

الرابع: النهضة العلمية المصاحبة لمدرسة الفلاح

قام الشيخ بنهضة علمية شاملة أصدق وصف لها أنها تجديدية، كما وصفها الشيخ محمد بن حذيفة رحمه الله إذ قال: "الشيخ عمر بن عبدالقادر – رحمه الله – يستحق أن يلقّب في منطقة زرهو وإيبنغ وما حولهما بالمجدد"، ذلك أن المنطقة شهدت منذ بداية الاستعمار تراجعاً في جميع المجالات، خصوصاً على المستوى الثقافي.

وازداد الأمر سوءاً في فترة منتصف الستينات من القرن الماضي، إذ انحسرت المحاضر العلمية حتى أوشكت على الانقراض، وقلَّت حلقات الكتاتيب، وعمَّ الجهل، حتى إن المرء ليجوب عدة أحياء في بعض المناطق النائية، ولا يكاد يجد فيها من يتهجى رسالة، فضلاً عمن يكتبها، بل كاد الجهل أنْ يطالَ الأمورَ المعلومة بالضرورة ممَّا يتعلق بأداء الناس لفروضهم الدينية.

وفي هذه الظروف ظهرت جهود للشيخ عبد الحميد بن عبد الرحمن رحمه الله، وأفادت كثيراً إلا أنه لم يعمّر طويلاً، فقد توفي عام ١٩٧٩م تقريباً، واستمر الجهل في التغلغل في مجتمعات المنطقة.

وفي خضم هذه الأوضاع أسست مدرسة الفلاح، فقام الشيخ عمر بجانب تأسيسها بتوعية الناس عبر الاجتماعات العامة، واختيار أعيان المجتمع؛ لتوعيتهم وتبصيرهم بما يجب عليهم؛ فعاد الناس إلى أداء الفروض والشعائر على النحو الصحيح المعتبر، واعتنى الناس باللغة العربية تحدثاً وكتابة، فدخلت العربية الفصحى كل بيت، ولاحظ ذلك جيرانهم من البرابيش؛ فصاروا يلقبون العربية الفصحى بـ"لهجة أطفال إيبنغ".

وقد تأثرت المنطقة كلها بتلك النهضة، وأفادت العام والخاص. وتحدث الشيخ عمر عن هذه المرحلة -شكرا لله- فقال: "قبل مدرسة الفلاح كان الشخص يسافر إلى منطقة بعيدة؛ لكي يجد من يقرأ له رسالة من ليبيا أو السعودية، والآن -ولله الحمد- حتى الفتيات يقرأن ويكتبن الرسائل".

الخامس: محاولة إحياء شعيرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بشيء من التنظيم؛ للقضاء على بعض العادات الاجتماعية التي تخالف الشرع.

السادس: تأسيس مكتبة إيبنغ:

أسس الشيخ عمر رحمه الله هذه المكتبة بجوار المدرسة؛ لتكون مساندة لها في أداء مهمتها التعليمية، كما خصصها باستضافة ضيوف المدرسة من روّاد التعليم العربي في

جمهورية مالي، والمارين من الرحالة العرب، وغيرهم من المشايخ وطلبة العلم والمثقفين؛ وأقيمت فيها حلقات نقاش في عدة قضايا بين مشايخ المنطقة وبعض الضيوف.

كما استغلها بعض المشايخ في تدريب الطلاب على التعرف على الكتب، وكيفية التعامل معها، وتصفحها، وطريقة البحث فيها.

وللشيخ معاذ بن أبي بكر بن عبدالقادر -حفظه الله- قصب السبق في هذه الفكرة، فكان أول من اصطحب طلابه في فترة الفسحة إلى المكتبة، في جولة سريعة، عرفهم من خلالها على بعض الكتب، وعلَّمهم كيف يحصلون منها على المعلومة المطلوبة، ومن هذه الكتاب على سبيل المثال كتاب القاموس المحيط للفيروز آبادي.

وكانت تجربة جميلة حفّزت الطلاب، وشوقت زملاء هم من الفصول الأخرى، ثم تلتها مبادرات أخرى؛ نتج عنها الحماس للقراءة وحب الاطلاع في صفوف الشباب، حتى أصبح بعضهم يستعير كتاباً معيناً بضمان أحد المعلمين، وفي غضون ساعات قليلة يكون قد أعاده، واستوعب كل ما فيه، ثم يسعى للحصول على آخر.

وأصل المكتبة: أن الشيخ نقل إليها مكتبته الخاصة، والتي ورث جزءاً منها من والده الشيخ عبد القادر بن الشيخ سيد احماد، ثم زودها بالكتب التي جلبها في أسفاره هو وأخوه الشيخ الزبير بن عبد القادر رحمه الله إلى المملكة العربية السعودية، والجزائر، ومصر، من المراجع، والمقررات الدراسية، كما زودها المشايخ الآخرون الشيخ يحيى بن محمد، والشيخ الزبير بن عبدالقادر، والشيخ عثمان بن عبدالقادر -رحمهم الله- بمكتباتهم أيضاً.

وأعلن في الأهالي عن مبادرة استقبال المكتبة للكتب، والمخطوطات التراثية؛ لحفظها من الضياع الذي تتعرض له فيما لو بقيت في حوزة البدو الرحل؛ فأضيف إليها ما بقي محفوظاً من مكتبة الشيخ عبد الحميد بن عبدالرحمن الملقب "أدّولحا"، وبعضٌ من مخطوطات المصاحف الست التي نسخها والده الشيخ عبد الرحمن بن الزبير بن محمد "الفقي" بيده، ونسخة خطية من مختصر خليل في الفقه المالكي، وأخرى من كتاب الشفاء في أخبار المصطفى للقاضي عياض المالكي؛ كلاهما بخط الشيخ العلامة حلاي بن عثمان بن الحاج بلا الأنصاري، الجد الثالث للمترجم له.

ومن محتويات المكتبة: جهاز الآلة الكاتبة، الذي كان يستعمل في الطباعة والأعمال المكتبية قبل ظهور الحاسوب؛ لكتابة الخطابات الرسمية التي تختص بالمدرسة،

والمراسلات الخاصة للمشايخ والأعيان، وكان الشيخ محمد بن يحيى بن محمد هو المختص بالعمل عليه.

### أسلوبه في الدعوة

نثار الأخبار

يتسم أسلوب الشيخ عمر رحمه الله في الدعوة بالهدوء والانزان، فكان كما وصفه أحد مرافقيه في لقاءاته بمكة المكرمة الدكتور / عبد القادر بن عبد الله بن يوسف الأنصاري: "يرفق بالجاهل حتى يتعلَّم، والمعاند حتى تتضح له الرؤية، وتقوم عليه الحجة". ومن خلال هذا الأسلوب استطاع الشيخ رحمه الله استيعاب الجميع من مشارب شتى، ومن أصحاب أفكار ورؤى مختلفة، خاصة أولئك الذي تأثروا ببعض الأفكار على الطرفين المذمومين للغلو في الدين المفضي إلى التشدُّد، والتمييع المفضي إلى التساهل. بل عرف عن الشيخ رحمه الله ما هو أكثر من ذلك؛ إذ كان يعقد علاقات ودية وصداقات خاصة مع المخالف؛ مما أكسبه احترام الجميع وعلى وجه الخصوص رجال السياسة وكبار الشخصيات، فليس من أسلوبه التقوقع، والانعزال التام عن الجمهور وعدم مشاركتهم في شؤون حياتهم العامة والخاصة.

كان رحمه الله كثيراً ما يردد هذه الفكرة التي تجسّد فلسفة الدعوة عنده: "الدعوة تقوم على ركيزتين: إحداهما: ما يسمى بجهاز الاستقبال، والأخرى: تحتوي على ما يسمى بجهاز الإرسال.

فجهاز الإرسال يتمثل في الدعاة، كما يتمثل جهاز الاستقبال في المدعوين... ونقطة الانطلاق هي القلب، أو ما يسمى في الاصطلاح العصري بالضمير... وربما تجد عند بعض الأفراد الذين يشتغلون بالدعوة عبارات صحيحة عن العقيدة الصحيحة التي هي المسار الوحيد للدعوة الإسلامية، ولكنك تصاب بخيبة أمل كبيرة عندما تلتمس مضموناً لهذا الشكل السلوكي فلا تجده... ومما يزيد الطين بلة أن أكثر هؤلاء يمارس الدعوة بطريقة مشوهة ومعوقة، عكس ما هو مطلوب؛ والسبب في ذلك: فقدانه للمعلومات التي يجب أن يحصل عليها الداعية، وإذا فرض حصوله على بعض المعلومات، فهو فاقد لمعرفة توظيفها، ومعرفة هذا التوظيف هو الذي يسمى بفقه الدعوة. وهذا الذي يكتسب به الداعية المقدرة على التأثير، ويمتلك تكييف الإلقاء بالأسلوب المناسب للحالة الراهنة". ويمكن تلخيص بعض تطبيقات أسلوبه الدعوي في هذه الجوانب:

- دعوة الناس إلى التمدن، ومحاولة التقليل من الترحال، إذ كان الشيخ عمر يعتقد بوجود علاقة طردية ما بين التمدن والاستقرار من جانب، ونشر الوعي الصحيح من جانب آخر.

وهذه كانت فكرة الشيخ يحيى بن محمد قبل ذلك بسنوات، فقد لعب دوراً محورياً في النهضة الحضارية للمنطقة من خلال نشر الوعي، ورسم نموذج واقعي ملهم للمجتمع، حيث نحا منحى الدعوة للاستقرار والتمدن والاستيطان، وقد بنى داراً له على ضفة النهر، وكوخا للادخار وتخزين المؤن في "إيبنغ" في السبعينات، بجوار المكان الذي تم اختياره لحفر أول بئر بها، وبذل الغالي والنفيس لنشر الفكر التتموي، وإقناع البدو الرّحّل بجدوى الاستقرار، والاستغناء عن الترحال الدائم.

- حث العامة على الالتفاف حول قادتهم، ومن يتولى تمثيلهم مهما بدا عليه من تقصير، حرصاً على وحدة الكلمة.
  - احتواء قضايا الخلافات والنزاعات، وحلها عن طريق التقاضي.
- إحياء الدور القيادي للمسجد، حيث اعتمده مقراً لكثير من الاجتماعات، ومنطلقاً لكثير من المبادرات، وترتيب أمر شؤونه وتقسيم وظائفه بين عدد من المتطوعين، بعد ما كانت جميع مهام المساجد -في السابق- تُوكَل إلى شخص واحد.

#### لقاءاته:

كصاحب كل مشروع، كان الشيخ عمر حريصاً في رحلاته على الالتقاء بالعلماء والوجهاء ممن يحملون ذات الهم الذي يحمله، سعياً للتعاون في سبيل إنجاز المشاريع المفيدة للأمة الإسلامية.

كما كان الشيخ حريصاً على إشاعة ما يؤمن به من قيم ومبادئ حاله في ذلك حال علماء ومفكري الأمة الإسلامية المهمومين بقضاياها وشؤونها.

والتقى الشيخ عمر عدداً من الشخصيات، داخل مالي وخارجها، ومن أشهر لقاءاته، لقاؤه بالشيخ محمد بن عبد الله السبيل، إمام وخطيب المسجد الحرام وعضو هيئة كبار العلماء في المملكة العربية السعودية في تتبكتو عام ١٩٨٤م.

كما التقى الشيخ عبد الله بن عبد العزيز العقيل -شيخ الحنابلة في زمانه، ورئيس الهيئة الدائمة في مجلس القضاء الأعلى -سابقاً - عدة مرات، وتحاورا في مجالات مختلفة، وأعجب العقيل يوماً بإجابة الشيخ عمر عن سؤال طرحه عليه أحد الحاضرين في الفرق

بين: {وآخَرين} بفتح الخاء المعجمة، {وآخِرين} بكسرها في قراءة أخرى في قوله تعالى: {ثُمَّ أَنشَأْنَا مِن بَعْدِهِمْ قَرْنَا آخَرِينَ}، فكان رحمه الله معجباً بالشيخ عمر في علمه، وأسلوبه، وسمته، وتواضعه.

كما قابل عدداً من المشايخ والدعاة في مكة المكرمة، من أعضاء رابطة العالم الإسلامي والتوعية الإسلامية، وغيرها.

والتقى عدداً من العلماء من أعضاء جمعية العلماء في الجزائر، وأعضاء هيئة التدريس في جامعة الأمير عبد القادر، وكثير من الأدباء، والمثقفين، وأصحاب المكتبات في قسطنطينة، وباتنه، وآدرار، وزودوه بعناوينهم.

وشارك في عدة نشاطات علمية في الجزائر؛ مفيداً ومستفيداً، فكان يحضر اللقاءات والندوات العلمية، وممن قابلهم على سبيل المثال، مدير جامعة الأمير عبد القادر آنذاك، والعالم المشهور صاحب المؤلفات الكثيرة محمد باي بلعام، وقد استفاد منه الشيخ كثيراً، ونسب إليه أشياء كتبها في مذكراته، معزوة إليه، إضافة إلى نائب رئيس جمعية العلماء المسلمين الجزائريين الدكتور عمار طالبي، وغيرهم كثير.

وبما أن العلماء يفيدون في كل مكان يمرون به، وخاصة عند وجود طلبة علم مجتهدين، يحسنون استغلال الفرص، فقد لازمت الشيخ رحمه الله نخبة من طلبة العلم مدة إقامته هناك، يستفيدون منه ويقرؤون عليه في اللغة وأصول الفقه، وهم الذين يقومون بالتنقل به بين المدن، ويشرفون على جدولة زيارته، ووضع الخطة له في مقابلاته، والأنشطة العلمية التي يحضرها، من المحاضرات والدروس، والأمسيات.

وبقي الشيخ -رحمه الله- مدة يردد ذكرى إحدى المحاضرات التي حضرها ضمن الأنشطة الثقافية في جامعة الأمير عبد القادر وكانت بعوان "أسلمة المعرفة" ومن تأثره وإعجابه بها: طلّب رحمه الله تسجيل نسخة منها في شريط كاسيت، وبقيت معه في مقتنياته الخاصة فترة من الزمن.

وللشيخ عمر تواصل جيد بعلماء بلاده ومثقفيهم، منهم على سبيل المثال، الدكتور محمود زبير سفير مالي في المملكة العربية السعودية -سابقاً-، فقد زار الشيخ في "إيبنغ" في الثمانينات، واستضافه في مكتبة المدرسة، الشيخ الدكتور كادي درمي، خريج الأزهر، والدكتور محمد جارا، خريج الجامعة الإسلامية، ومدير مدرسة في العاصمة باماكو، وأحد العلماء المشهورين هناك.

كما جمعته صلات قوية بالشيخ محمود ديكو، وزير الشؤون الدينية، ومستشار رئيس الجمهورية سابقاً، والشيخ إبراهيم الكنتي، خريج المهد العالي للقضاء بالمملكة العربية السعودية، ومدير الندوة العالمية للشباب الإسلامي في مالي.

وكانت للشيخ عمر لقاءات مع مديري ومشرفي المنظمات والهيئات الإسلامية الرسمية في مالي، مثل لجنة مسلمي أفريقيا، وهيئة الإغاثة، والمنتدى الإسلامي، والندوة العالمية للشباب الإسلامي.

وقد أجريت مع الشيخ عمر عدة مقابلات صحفية، سواءً في بلده، أم في الدول التي زارها، ومن ضمنها لقاء أجرته معه صحيفة المدينة بالمملكة العربية السعودية في عددها (٨٣٦٦) الصادر بتاريخ ١٢/٩/١٤١٠هـ.

#### صفاته وأخلاقه:

كان الشيخ عمر -رحمه الله- على خلق رفيع، وتدين ظاهر، يجلله وقار في حياء، تتمثل فيه صفات العلماء الربانيين، وكان عالماً فذاً مجتهداً في العلم والعمل، حافظاً لوقته، لا يعرف الملل، ويعجز من يرافقه عن مجاراته، حتى إنه عرف عنه أن من صاحبه في السفر لابد أن يصوم فترات طوال.

اعتزل الحياة العامة في آخر حياته، وتفرّغ للعبادة، فلم يزل لسانه رطباً بقراءة القرءان ليلاً ونهاراً، كما وصفه طالبه ومرافقه الأستاذ/ محمود بن الصالح بن أحمد بن حبيب الله.

وكان -رحمه الله- كثير التعظيم والشكر لنعم الله، فكلما شرب الماء البارد قرأ قوله تعالى: {... لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيم}.

ووصفه أحد أشهر طلابه، ورفيقه في الأسفار، وأمين سرّه: الشيخ محمد المختار بن محمد بن حمّملو بالكرم، وحسن الخلق، والتواضع مع كل شخص، وحسن الصحبة في السفر، يعامل الطلاب كما يعمل الصحاب، يلاطفهم، ويمازحهم، كما يخصهم بنصائح وفوائد تربوية مما أكسبته إياه تجارب الحياة، فكان مدرسة في علمه وتعامله.

وكان رحمه الله شديداً في الحق، متمسكاً به في أحواله كلها. وما اتصف به من تواضع ولين الجانب لم يمنعه من الصرامة في اتخاذ القرار، والثبات على ما يراه صواباً، وإن كثر المخالفون، ومن الأمثلة على ذلك: موقفه من إقامة صلاة الجمعة في "إيبنغ" و "زرهو"، إذ لم يوافق عليها إلا مؤخراً بعد أخذ ورد مع الشيخ الداعية أبي حفص عمر بن

محمد "همَّا" بن محمد الطاهر "حمتاهي" الأنصاري عام ٢٠٠٠م؛ لأن الشيخ يرى أن شروط إقامة الجمعة في معتمد مذهبهم المالكي غير مكتملة في ذلك الوقت.

وأما أسلوبه في التعامل مع إخوانه وزملائه المشايخ فحدث ولا حرج، فقد كانوا محلّ تقديره واحترامه، حريصاً على الاستفادة من علمهم، وآرائهم، فكان يستشيرهم وكثيراً ما يأخذ برأيهم، وأول أولئك: الشيخ يحيى بن محمد رحمه الله الذي قلّ أن يبتّ الشيخ في شأن عام إلا بعد أن يسمع رأيه فيه.

ومما يجسد مكانة العلماء عنده، أنه لا يقبل أن يُسْأل بحضرة أحد منهم، فقد سُئِل يوماً عن مسألة مما يُعلم من الدين بالضرورة، فأحالها على الشيخ مجد الدين بن المهدي الأنصاري.

وأما المسائل القضائية فيحيلها دائماً على أخيه الشيخ عثمان، والشيخ محمد المولود الملقب "املو" بن محمد الطاهر "حمتاهي" الأنصاري، رحمهم الله جميعاً، وقد شهدت نماذج منها، وسمعت عن الكثير مما لم أشهده.

ومن ذلك: احتفاؤه بالشيخ عبد الحميد بن عبد الرحمن، وإكرامه له، واستفادته من مجالسه، ورضاه به حكما في بعض الحوارات، فكان ينتهز كل فرصة قابله فيها؛ للاستفادة منه.

وتحتفظ ذاكرة الشيخ محمد بن يحيى -تلميذ الاثنين معاً - بنماذج من المجالس التي جمعت بينهما، ومن بينها موقف حصل في مناقشة وجوه إعراب بيت من الشعر، فعلى الرغم من تسليم الشيخ عبد الحميد للشيخ عمر في هذا الفن؛ بسبب ما بذل فيه من جهد وخدمة، وما أعطاه من وقت في بيئة تهتم به أكثر، إلا أن الشيخ عمر أبى أن يظهر أمامه إلا كطالب علم يسأل ويناقش ليثري ما لديه من معلومات في تلك المسألة، وانتهى ذلك المجلس بكامل الود والاحترام.

#### تآليفه

لم يكن للشيخ عناية بالتأليف، شأنه في ذلك شأن غالب علماء المنطقة، لكن الذي يختلف فيه عن أقرانه من علماء المنطقة أنه وإن لم تكن له عناية بالتأليف إلا أنه لا يستهجنه، ولا يعده رياء، بل يشجع عليه؛ وقد سُرّ بما صدر في حياته من كتابات لأبناء قبيلته، كمؤلفات الشيخ الدكتور/ محمد بن محمد الأمين، والشيخ أبي المنذر محمد أولى بن المنذر الأنصاريان رحمهما الله.

ولعل العامل الأهم في ذلك تأثره بكتّاب النهضة المصرية، والحركة العلمية، ومواكبته المستمرة، مما أكسبه ثقافة عالية، وشكّل لديه وعياً حضارياً لا يكاد يوجد في منطقته وقتها – إلا لدى القلة؛ أمثال الشيخ يحيى بن محمد، والشيخ الزبير بن عبدالقادر.

وعلى الرغم من كثرة مشاغله وعدم تفرغه للكتابة، إلا أن له كتابات ومراسلات لو جمعت ورتبت لكانت مفيدة، خاصة في الجانب الأدبي، والفقهي، والشأن العام، منها:

- "ضامن الأصول" في نظم مقدمة تنقيح الفصول في أصول الفقه للقرافي، يقع في أكثر من ثلاثمائة بيت، ويعمل الدكتور/عبدالقادر بن عبدالله بن يوسف على تحقيقه، ولعل الله أن ييسر إخراجه.
- بعض القصائد الشعرية منها: نقض الجبيرة، وقصيدة رثاء شيخه محمد بن الحسن بن حمتا، وقصيدة في الرئيس المالي السابق موسى تراوري بعد الانقلاب على موديبو كيتا، وأبيات في الشاي الأخضر، وقصيدة أنشدها في قبيلة آل عقيل النجدية، وأبيات في أحد الأمراء السعوديين.

والشيخ عمر معدود في الشعراء، على الرغم من أنه لم يصل إلينا من شعره إلا النزر اليسير، وقد وصفه مؤلفا كتاب "الشعر الأنصاري" بأنه "كان شاعراً مكتمل الموهبة الشعرية"(')

#### حجُّه:

حج الشيخ رحمه الله عام ٢٠٠٠ه، وصادف وقت إقامته في مكة حصول حادث جهيمان المشهور، إذ كان الشيخ ممن صلى الفجر في الحرم ذلك اليوم حسب ما حدثني عنه الشيخ عبد الباقي بن عبد القادر.

#### أبناء الشيخ:

ترك الشيخ عمر رحمه الله عدداً من الأبناء، هم: عبدالله، وعبدالباسط، وعبد المنعم، وعبد السلام، وعبدالرحمن، وعبدالودود، وحسن، إضافة إلى ثلاث بنات.

وكلهم بمنطقة زرهو وما حولها، والحسن هو الذي اقتفى أثر الشيخ في التفرغ لطلب العلم في مهجر والده، فقد قصد شيخاً في "تاركنت" للدراسة عنده، والتي كان والده -رحمه الله- شيخاً لأهلها فترة إقامته هناك في الستينات الميلادية.

() انظر: الشعر الأنصاري، مصدر سابق، ص ٤٤٦ ()

كما درس عبدالودود أيضاً بعض المبادئ عند عمه الشيخ عثمان، ولما ضعف الشيخ انتقل إلى محضرة "تين تمغيين" - ١٠٠ كم شمال زرهو في عمق الصحراء الأزوادية -، والتي يشرف عليها الشيخ حماتا بن محمد عثمان بن محمد الأنصاري الملقب باأفاغيس"، ثم انتقل إلى "إير إين تجيفت" شرق بير؛ لدراسة مراقي السعود في أصول الفقه لدى الشيخ زين العابدين، وله مستقبل جيد في التحصيل العلمي، نسأل الله أن يوفقه، ويجعله خير خلف لخير سلف.

#### وفاته:

توفي الشيخ رحمه الله يوم الأربعاء ٢/١٢/١٦ هـ، الموافق: ٢٠٠٧/١٢/١٩ في دولة مالى.

وفي الختام أشكر جميع الإخوة الذين اجتهدوا وأمدوني بما تيسر لهم الحصول عليه، وزودوني بملحوظاتهم وإضافاتهم القيمة -وفي مقدمتهم شيخي وأستاذي محمد بن يحيى الأنصاري، الذي يُعد المصدر الأهم لهذه النبذة، وأستاذي الدكتور/ عبد القادر بن عبد الله بن يوسف- والأستاذ/ زبير بن عبدالباقي بن عبدالقادرالأنصاري، الذي أكرمني بمراجعة هذه النبذة، ورتبها ونسقها، وهي معلومات قيمة، ولكنها تبقى شحيحة، لا تعكس حقيقة الشيخ، وشخصيته العلمية والعملية والتربوية.

# ( ٢٥) ترجمة العلامة والمحدث والمحقق الشيخ إسماعيل الأنصاري . اسمه و نشأته :

إسماعيل بن محمد بن ماحى بن عبد الرحمن الأنصاري

ولد في مالي عام ١٣٤٠ه ،و تلقى علومه ودرس في تنبكتو، حيث درس النحو والصرف واللغة وحفظ ألفيه بن مالك وكلفه مشايخه بحفظ الكثير من المتون نظما ونثرا، وقرأ القرآن بقراءة نافع وحفظه غيبا، كما تلقى على مشايخه كتب التوحيد وأصول الفقه وعلم المنطق والمعلقات وفن البلاغة ومصطلح الحديث الشريف والتفسير.

ومن أبرز مشايخه: الشيخ محمد عبد الرحمن الأنصاري، والشيخ محمد بن ثاني الأنصاري في فقه المالكية، والشيخ حمد بن الأمين الأنصاري، والشيخ محمد بن صالح الإدريسي في النحو والصرف ، والشيخ عبد الله بن محمود المدني في التوحيد والتفسير والحديث والمصطلح، ونال الإجازة من مشايخه في التفسير والحديث.

وقدم للمملكة العربية السعودية عام ١٣٧٠ه، فعمل مدرسا بالمدرسة الصولتية منذ عام ١٣٧٠هـ

- وواصل تلقيه علوم التوحيد والعقيدة والحديث وعلومه والتفسير وأصوله على المشايخ عبد الله بن حسن آل الشيخ و الشيخ محمد عبد الرزاق حمزة و الشيخ عبد الظاهر أبو السمح والشيخ محمد أبي عبد الحق الهاشمي .
- وفي عام ١٣٧٢ه نال الإجازة بالتدريس في المسجد الحرام فعقد حلقة كبيرة حضرها كثير من طلبة العلم لا سيما طلبة دار الحديث في مكة المكرمة .
- وانتدب في عام ١٣٧٤ه للتدريس في المعهد العلمي بالرياض، فانتقل إليه وحصل على الهوية السعودية ثم اختاره سماحة مفتي المملكة آنذاك الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ مدرسا في مسجده وهذا الجامع لا يدرس فيه إلا كبار العلماء ، ثم انتقل إلى الرئاسة العامة لإدارة البحوث العلمية والإفتاء وكان اسمها في ذلك الوقت دار الإفتاء ليكون عضوا بها بأمر من سماحة المفتي آنذاك الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ عام ١٣٨٢ه ، فاتصل بكبار العلماء الشيخ محمد بن إبراهيم والشيخ عبد العزيز بن باز والشيخ عبد الرزاق عفيفي رحمهم الله .

إلى أن أحيل إلى التقاعد لبلوغه السن النظامية، ومع ذلك استمر يؤدي العمل الذي يوكل إليه في هذا المجال.

#### مؤلفاته:

- الإمام بشرح عمدة الأحكام (مجلدان)
- التحفة الربانية بشرح الأربعين النووية وتكملتها للحافظ بن رجب،
- تصحيح حديث صلاة التراويح عشرين ركعة والرد على الألباني في تضعيفه.

274

- الإرشاد في القطع بقبول حديث الآحاد.
- رسالة في شأن الخضر عليه السلام (مخطوط)
- إباحة التحلي بالذهب المحلق (رد على الشيخ ناصر الدين الألباني في تحريمه للتحلي بالذهب المحلق للنساء).
  - رسالة في التحذير من الملاهي
    - شرح قصیدة ( بانت سعاد )
      - النبذة النحوية .
  - الفقيه والمتفقه للحافظ الخطيب البغدادي (تحقيق)
  - الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر للخلال (تحقيق)
  - الأعلام العلية في مناقب الشيخ ابن تيمية لأبي حفص البزار (تحقيق)
- العجالة السني في شرح الألفية في السيرة النبوية للعراقي بشرح المناوي (تحقيق)
  - النهاية للحافظ ابن كثير وهي خاتمة كتابه البداية (تحقيق)
    - تطهير الاعتقاد للصنعاني (تحقيق)
  - الصارم المنكى في الرد على السبكي لابن عبد الهادي (تحقيق)،
    - قرة عيون الموحدين للشيخ عبد الرحمن بن حسن (تحقيق)،
      - الوابل الصيب لابن القيم (تحقيق)،
        - أخلاق العلماء للآجري (تحقيق)

#### وفاته

أصيب الشيخ بمرض لازمه مدة طويلة فكان صابراً محتسباً إلى أن اشتد عليه في آخر أيامه حتى أدخل المستشفى ، فتوفي فجر الجمعة ٢٦ من ذي القعدة ١٤١٧ ه ، بمدينة الرياض رحمه الله رحمة واسعة . (١)

## ( ٢٦ ) الشيخ حمدي بن أحمد الأنصاري الساعدي الخزرجي

هو حمدي بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن محمد أحمد بن محمد الأمين بن الشيخ الحاج عبد الله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدنى الأزدي القحطانى اليمانى.

حفظ القرآن الكريم في صغره ، ثم لازمه حتى كان من أهل القرآن وخاصته ، حيث اشتهر في بلاده بقوة حفظه وجودة تلاوته ، وكان عندهم متابعة دقيقة وشدة ملاحظة على حفظة القرآن أثناء إمامة الناس في صلاة التراويح ، فكان من القلة(١) التي عرفت بشدة الحفظ والتمكن وإعجاز الناقدين والملاحظين للحفظة .

ومن مشايخه الذين لازمهم ودرس عليهم الشيخ المهدي بن الفقي بن محمد الأمين الملقب (أددي) بن بوحيدا، والشيخ الحسن بن محمد المصطفى والشيخ عبد العزيز بن إبراهيم والشيخ العلامة والقاضي محمد المختار بن حود والشيخ الحسين بن محمود وغيرهم كما درس عليه عدد من طلبة العلم لكنه بشكل غير منتظم لأنه لم يجلس للتدريس مهنة وهو كثير الأسفار في طلب العلم وتجارة الإبل.

وكان جده العلامة والقاضي محمد أحمد بن محمد الأمين من قضاة عشيرته المشاهير وعلماء الأنصار الأفذاذ ، كما أن عمه أحمد بن محمد عالي ( ألالي ) بن محمد أحمد بن محمد الأمين كان من كتبة المصاحف القلة ومن علماء الأنصار .

وقد اشتهر الشيخ حمدي بن أحمد بين عشيرته بخمس خصال هي:-

<sup>(</sup>١) انظر ترجمة وافية للعلامة إسماعيل الأنصاري في موقع الألوكة الإلكتروني بعنوان الشيخ إسماعيل الأنصاري وجهوده في خدمة السنة النبوية،بقلم الشيخ:إسماعيل محمود محمد ربابعة وتاريخ الإضافة: ٢٠١٠/٧/٧ ميلادي - ٢٠١/٧/٢٧ هجري

رابط الموضوع <u>https://www.alukah.net/culture/0/23412/#ixzz5jMA5SpZG</u> : ورابطه: أخرى من جمع وترتيب نجله المبارك الشيخ محمد بن إسماعيل الأنصاري منشورة في موقع: ملتقى أهل الحديث، الإلكتروني : ورابطه:

https://www.ahlalhdeeth.com/vb/showthread.php?t=143873 ، نقلاً من كتاب ( أخلاق العلماء ) للآجري ، والذي قام بمراجعة أصوله وتصحيحه فضيلة الشيخ / إسماعيل الأنصاري — رحمه الله — الناشر / دار الصميعي للنشر والتوزيع طبعة ٢٤٢٩هـ.

١- البراعة والدقة في حفظ كتاب الله . (١)

٢- الكرم والسخاء والإيثار.

٣- الشجاعة والحدة مع كل من يتجاوز معه حدود الأدب والأخلاق.

ويروى له في ذلك قصص نادرة حصلت بينه وبين الأكابر والأمراء من عشيرته وغيرهم من أهل البطر والفجور كان له النكاية والموقف الحازم والحاسم في كلها.

٥- العفو والإباء والشمم.

٦ - الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

ينضاف إلى ذلك أنه معدود ضمن علماء عشيرته من أهل زمانه .

وله إلمام بالشعر وقد نظم منه أشياء جيدة يغلب عليها جانب الطرفة والملحة

أحيانا ، وجانب الهجاء والحدة أحيانا لبعض اللئام من الناس.

كان رحمه الله من أوائل من خرج من الصحراء فاستقر في مدينة كانو بنيجيريا عام 19۷۱م ،وعندما عم الجفاف بلاد الأنصار في الصحراء المغاربية (أزواد) ولجأ الكثير منهم إلى مدينة كانو كان الشيخ حمدي بن أحمد رحمه الله أول شخص من الأنصار من آل نافع تعرف على المحسن الكبير الحاج عبد الله دنبتا وهو السبب بعد الله في إطلاعه على أولئك اللاجئين منهم إلى كانو وأوضاعهم المزرية في الشوارع وأقنعه بضرورة مساعدتهم وانتشالهم وتبنيهم وكان صديقا ومعلما له قبل أن يعرفه بجماعتنا في كانو .. فجزاهما الله خير الجزاء ، وقد نتج عن ذلك ما يستحق أن يسجل في سفر مستقل من أعمال ذلكم المحسن الكبير الحاج عبد الله دنبتا من مشاريع تربوية وتعليمية واجتماعية واقتصادية وصحية لتلك الأفواج من اللاجئين الماليين من الأنصار وغيرهم ، حيث بنى المدارس لأبنائهم والمجمعات السكنية لعوائلهم وتكفل بإعاشتهم ومعالجة مرضاهم وكسوتهم وحمايتهم وكفالتهم في جميع الشئون النظامية وتولى معاملاتهم ، وكان الشيخ حمدي بن أحمد مستشاره وساعده الأيمن في تنظيم وترتيب تلك الجهود وتقديم تلك الخدمات الإنسانية مستفيدا من مكانة الشيخ في أسرته حيث كان قائد تلك الأفواج من اللاجئين الأنصار في كانو بلا منازع ،ولم يكن واحد منهم يخالف أمره في

( ١) المقصود هنا القلّة التي تَميّزت بتمكنها الشديد وإتقانها المعجز وإلا فإن القرآن الكريم يندر من لا يحفظه عندنا ، والشيخ حمدي أدركته وعاصرته وسافرت معه، وقد أطلعت ابنيه: الشيخ محمد والأخ عبد الله على ترجمته فأجازاها .

صغير أو كبير حيث جرب عادتهم على أن يتولى أمرهم منهم من كان في مثل مكانة الشيخ حمدي حينها من علم وتقوى وعدل وصلاح وجاه ، وقد ساسهم سياسة راشدة وقصد بعد ذلك أمير كانو - ومن المعروف أن ولايات شمال نيجيريا يحكمها سلاطين آل عثمان بيلو- في وفد من جماعته من الأنصار وسلمه خطابا حماسيا يثير فيه عاطفته الإسلامية ويذكره بدور آبائه السلاطين في خدمة الإسلام والمسلمين ويطلب منه النجدة لجماعته فتحمس الأمير وتأثر بالخطاب فمنحهم مجمعا سكنيا اسمه مساكن الحجاج في شمال كانو وملأه بالطعام واستقروا هنالك فترة إلى أن انتهت مدة الإغاثة التي حددها لهم الأمير ،ولا أتذكر كم استمرت؛ لكن المهم أنه بعد ذلك اضطر إلى إبلاغ الحاج دنبتا بالوضع فكان منه ما ذكرت من الإغاثة حتى درس أبناءهم وتعافى مرضاهم وعمل عاطليهم وتزوج عزابهم واستغنى فقراءهم واستؤنفت هجرتهم إلى الحرمين الشريفين، وأقدر تلك الفترة من عام ١٩٧١–١٩٨٤م ، وكان الحاج عبد الله دنبتا بعد سنة تقريبا من تبنيه لأسرتنا كثرت أعباؤهم عليه مع أعماله الخاصة لكونه في الأصل رجل دولة ورجل أعمال فاحتاج إلى من يعينه بدور أكثر فاعلية من دور الشيخ حمدي الذي يقتصر على الاستشارة والتوجيه والإرشاد والدعم المعنوي،وحلول لبعض المشكلات الأسرية، لما يحظى به الشيخ من مكانة في أسرته وما يولونه من السمع والطاعة، مما كان له الأثر الكبير في تنظيم أوضاعهم وإصلاح شأنهم وتوحيد كلمتهم عليه ، المهم أن الحاج عبد الله دنبتا، اختار شخصا آخر غيره من الأنصار رئيسا عليهم ووكيلا له عليهم ولا أدري إن كان ذلك بالتشاور مع الشيخ حمدي أم لا؟ ولا يمنعني من الجزم بذلك غير أن الحاج عبد الله دنبتا وقع اختياره على ابن الشيخ حمدي الأكبر وهو: الشيخ محمد بن حمدي بن أحمد الأنصاري ليشغل المنصب المذكور ،وليس الشيخ حمدي ممن يحابي أو يصانع أويجامل أو يقرب أو يبعد بحسب درجة الصلة النسبية من عدمه حاشاه وكلاه ،وقوته في الحق مشهودة وبعده عن المحاباة معلومة وله في ذلك قصص تند عن الجمع أذكر منها واحدة: عندما اتفق الأنصار الشرقيون على إزاحة الأمير محمد المختار الملقب (امعتال ) الأنصاري عن إمارتهم العامة واشتكوا إلى حاكم ولاية تمبكتو الفرنسي فاجتمع الأعيان والعلماء والوجهاء وقام الشيخ العلامة والقاضي محمد المختارين حود بتدوين أسماء الشهود البارزين في فساد سياسة إمعتال فكتب من بينهم الشيخ حمدي بن أحمد لمكانته العلمية والاجتماعية وقوة شخصيته الاعتبارية ،فأسر له الشيخ محمد المولود (أملو)

شيخ أبناء أبين وأميرهم في زمنه وقال له: إن الشيخ حمدي بن أحمد من أسرتي وخاصتى أعرفه تمام المعرفة لا يمكن أن يشهد إلا على شيء رآه عيانا كالشمس ،فوبخه العلامة محمد المختار وسفه رأيه،بحكم علمه وسنه،وفي الوقت نفسه: شيخه وخاله، وقال له سيشهد غصبا عنه ! وكانت المفاجأة عندما نودي باسم الشيخ حمدي وقيل له أتشهد أن امعتال فيه كذا وكذا فأبى الشهادة وقال لا أشهد على شيء لم أره ..! فشتمه الشيخ محمد المختار بن حود ولم يرد عليه لمكانته العظيمة عندهم ،ولكونه من مشايخه وجيرانه وذوي رحمه المعدودين ولا أحد يجرؤ على الرد على الشيخ محمد المختار بن حود من الأنصار الشرقيين في زمنه مهما علا شأنه ، ولم يزد الشيخ حمدي على قوله : اشتم كما تريد أما ديني فلا .! وكان الشيخ حمدي من الرافضين المستنكرين لما حصل للأميرمحمد المختار (امعتال) والنتائج السلبية التي نتجت عن عزله على مستوى الأمير أمعتال وأسرته خاصة وعلى مستوى الأنصار عامة، ولم يعجبه ذلك نهائيا لما سببه من ضياع الإمارة العامة ،وتشتيت الصف ووحدة الكلمة ؛لما عرف به الشيخ حمدي من سعى في الإصلاح وأمر بمعروف ونهي عن منكر ،وسعى دؤوب لجمع الكلمة وتوحيد الصف ومساواة لجميع الأنصار في الحب والمودة والولاء والنصرة والتأييد،و كان يعيب على بعض أفراد الأنصار من آل نافع بخس بعضهم لحقوق بعض وتحقيقهم للمثل: زامر الحي لا يطرب، وتنافس الأقران من الأقارب غير الشريف ولا يستكثر على واحد منهم نعمة فضله الله بها.. ومن ذلك قصة رواها ابنه الشيخ محمد حمدي أبو بلال يقول : إن والده الشيخ حمدي حدثه أنه في سنة من السنين كان في سفر إلى منطقة كيدال-والشيخ حمدي مشهور بذلك أي تردده على أهل كيدال لشراء الإبل والمتاجرة بها في منطقة تمبكتو ومنطقة كيدال مختصة بأفضل أنواع سلالات الإبل الأصيلة في الصحراء - وله حظ وتقدير عند حاكم كيدال الشيخ إنتالا بن الطاهر ،فكان مما جرى له أن أحد رجال إدنان يتذاكر معه العلم والأخبار فحدثه أن شخصا من بني نافع سألوه عن محمد بن سيدي محمد بن محمد بن عثمان بن أبين ومنزلته من الأنصار فقال لهم ذلك الأنصاري: إنه من ضعفائنا ونعده من الطبقات الدنيا عندنا ..!؟ فرد عليه سائله من إدنان : عجبا لكم أجل صبيانكم أكرمكم وأفضل منكم..! قال الراوي الشيخ محمد حمدي -وهو موجود والمثل يقول: اللي يكذب يبعد اشهوده-: أن والده الشيخ حمدي يروي لهم

هذه القصة في معرض التعجب قائلا: مَنْ الأنصاري من آل نافع، الذي لا يفخر بأن محمد بن سيدي ابن عم له ولا يرفع به رأسه أو بمعنى كلامه .!؟

كان للشيخ حمدي بن أحمد رحمه الله دور قيادي بارز متفرد بالنسبة لمن سكن مدينة كانو من آل نافع الأنصاري كما قام بدور القاضي والمفتي والحسبة والإصلاح والتكافل الاجتماعي في الأعراس والقادم من سفر بشكل لم يتكرر في تجمعاتهم التالية إلا نادرا . توفي رحمه الله في 0 / 15.00 هـ وله من الأبناء : الشيخ والداعية محمد وعبدالله وعثمان وموسى وعددا من البنات .

## ( ٢٧ ) ترجمة الشيخ العلامة محمد أولى بن المنذر الأنصاري الساعدي الخزرجي

نسبه: هو أبو المنذر محمد أولى بن المنذر بن إبراهيم بن محمد بن عثمان بن محمد الأمين بن الشيخ الحاج عبد الله ( بلة ) بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني. ( ١ )

مولده ونشأته: ولد في حدود عام ١٣٤٤ه تقريبا في منطقة تنبكتو بالصحراء العربية الكبرى في شمال أفريقيا وغربها ، ونشأ وتربى فيها نشأة أقرانه فالتحق بالكتاتيب منذ نعومة أظفاره فحفظ القرآن الكريم على يد الشيخ الحسن بن محمد المصطفى الأنصاري وابن عمه محمود بن محمد الأنصاري والشيخ دوي بن أبلل الأنصاري ،كما حفظ بعض المتون المهمة ، وقد حج مع والده في شبابه ثم عادا واستأنف حياته ما بين تلقي الدروس على يد عدد من علماء الأنصار وما بين الأعمال الحرة ، وفي عام ١٣٧٨ه انتقل مع أسرته مهاجرين إلى الديار المقدسة فاستقروا في مكة المكرمة عام ١٣٧٩ه والتحق فورا بالتعليم النظامي حتى تخرج من الابتدائية ثم انتقل إلى المدينة المنورة لاستكمال الدراسة في باقي المراحل في الجامعة الإسلامية حيث درس المرحلتين المتوسطة والثانوية بدار الحديث التابع للجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ثم التحق بكلية أصول الدين في نفس الجامعة إلى أن تخرج منها فالتحق بالتريس في وزارة المعارف بمنطقة الرياض وظل مدرسا إلى تقاعده عام ١٤٠٤ه ، كما اتصل بعد قدومه إلى الرياض مباشرة بصاحب السمو الأمير محمد بن سعود الكبير — رحمه الله — وعينه إماما لمسجده التابع لقصره الرئيس بالرياض ومستشارا شرعيا وكان الأمير الجليل وأبنائه الأماجد يقدرونه تقديرا خاصا ويجلونه ، بل شملوا بتلك الرعاية كل أسرته حيث كانوا يسمونهم : الإخوان ، وقد نال عندهم كل ما يريد ولازمه إلى أن توفي رحمه الله ثم لازم أبناءه من بعده ،وسيرة هذه الأسرة من آل

\_

<sup>.</sup>  $\gamma$  حررت ترجمة الشيخ العلامة محمد أولى بالتعاون مع الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري .

سعود مع جماعة الشيخ أبي المنذر من الأنصار قصة تسطر في كتاب مستقل ،وتدون بمداد من ذهب، وخير من دونها وقدرها حق قدرها شاعر الأنصار وحسانهم في العصر الحاضر الشاعر أحمد بن عبد الله الأنصاري مخلدا ذكراهم وفضلهم الشامل لكل الأسرة في ديوانه الذي أطلق عليه: خفق البنود في مآثر آل سعود ،وجله بل كله في الأمير محمد بن سعود الكبير رحمه الله وأسكنه فسيح جناته وأبنائه الأمراء البررة عبد الله وفيصل وسلطان وفهد وسعود وسلمان وعبدالعزيز ..

وبعد تقاعد الشيخ محمد أولى بنى بيتا في المدينة المنورة وانتقل إليها واستقر بها متفرغاً للزهد والعبادة والتدريس والتأليف وقد درس عليه عدد من طلبة العلم في الرياض والمدينة وألف عددا من الكتب في الفقه والعقيدة منها:

- ١- كتاب إرشاد المسترشد ، وهو كتاب في الفقه المقارن ، مطبوع ومتداول.
  - ٢- البيان في حقيقة العدل والإحسان
    - ٣- سلوة المصلين
    - ٤- الطريق المستقيم إلى طلب العلم
      - ٥- منار الهدى
      - وغيرها وكلها مطبوعة ومتداولة .

## (٢٨) ترجمة الشيخ مجد الدين بن المهدي الأنصاري الساعدي الخزرجي

هو مجد الدين بن المهدي بن الفقي بن محمد الأمين الملقب (أددي) بن بوحيدا الملقب (أبابا)بن محمد المختار الملقب (بقولي) بن أبي بكر الملقب (اللقي) بن الحاج عبدالله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني.

#### مولده ونشأته وطلبه للعلم:

ولد في بلد غيرغو -حذاء قرية غيرغو- بناحية الشمال من النهر الذي يسيل من ناحية باماكو وكليكورو إلى ولاية سيقو إلى ولاية موبتي إلى تمبكتو إلى قاوو إلى نهر النيجر.

عام ١٩٢٥م- الموافق ١٣٤٦ هجرية يوم الاثنين ١٣ خلت من شهر شعبان .

أخذ القرآن عن والده الشيخ المهدي بلا واسطة شيخ غيره، وحفظه وهو ابن التاسعة عشرة سنة، كاملا حفظا وتجويدا، وكذا علم الخط في قراءتي ورش وحفص معا ،وهذا في مكان الميلاد، وتجويد القرآن أمر نادر في مدارس الصحراء القرآنية من زمن بعيد وكل من لقي حملة القرآن سواء من أهل العلم أو طلبته أو عامة الناس يلحظ ذلك بشكل واضح.

ثم تعلم من فنون العلم ستة عشر فنا في بلده بلا تغريب ولا رحلة ولعل ذلك عائد لتوافر أهل العلم في زمانه وتوفر الاستقرار في المحاضر العلمية وإن كان غالب أهل المنطقة قد دأبوا على التغرب في سبيل الطلب إحياء لسنة الرحلة في طلب العلم، ورغبة في تنويع مصادر التلقي والإكثار من الشيوخ ويندر أن يشتهر أحد بالنبوغ في صحرائنا لم يرحل خارج مضاربه لتحصيل العلم.

والفنون الستة عشر التي تعلمها هي: ١- القرآن ٢- علم النحو ٣- التصريف ٤- البيان ٥- المعاني ٦- البديع [ثلاثتها] من ألفية السيوطي،والجوهر المكنون للدمنهوري ٧- المنطق بمطالعة كتبه ومنها السلم المنورق ٨- علم الحديث من ألفية العراقي لزين الدين العراقي ٩- علم اللغة ٨- علم التفسير ١١-علم العروض من كتاب الخزرجية ١١- علم الفقه ١٣- علم الأصول من جمع الجوامع للسيوطي،ومراقي السعود للشنقيطي. ١٤- علم العقائد.عقيدة أهل السنة لا عقيدة الجهمية المنتشرة في البلاد ،وأخذ العقائد من كتاب الطبقات في العقائد الفرائض،ومن كتب الإمام ابن تيمية وابن القيم ومحمد بن عبدالوهاب،وهو أول من أدخل كتاب فتح المجيد لشرح كتاب التوحيد إلى صحرائنا،كما حصل على بعض كتب الإمام ابن تيمية وتلميذه الإمام ابن القيم وأحضرها معه للصحراء من السعودية بعد أداء فربضة الحج.

شيوخه: أخذ علم النحو عن الشيخ الحسين بن محمود الأنصاري والشيخ عبد ربه بن أكحتي الأنصاري

وعلم الحديث عن الشيخ محمد المختار بن حود الأنصاري حتى أجازه فطالع الصحيحين وصحيح ابن خزيمة ومن الكتب الستة ابن ماجه وأبوداود والترمذي ومسند أحمد.

وأما علم الفرائض فأخذه عن والده الشيخ المهدي من كتاب الرحبية وكتاب خليل في آخره وأما التصريف والبيان والمعاني والبديع فعن الشيخ عبد ربه وهو شيخ متخصص في علوم العربية، وعلم الحساب أخذه عن الشيخ محمد المعروف بابن البخاري

وعلم الفقه أخذه عن العلامة محمد المختاربن حود الأنصاري وكذا علم التفسير وعلم اللغة وعلم الأصول ،وأماعلم العقائد فأخذه بنفسه من مصادره

فجملة العلماء الذين أخذ عنهم عنهم العلم خمسة:والده الشيخ المهدي،والعلامة محمد المختاربن حود، والشيخ الحسين بن محمود، والعلامة عبد ربه بن أكحتي، والشيخ محمد المعروف بابن البخارى.

والشيخ مجد الدين لم يتقيد بمذهب، غير أنه أخذ بلا تقليد مذهب الإمام مالك معتمدا على الحديث وأدلته لأن الحديث هو مذهب الجميع.

طلابه: تلامذته كثر ،ولم يأخذ منهم الإجازة عنده ولم يتخرج عليه من الفنون إلا الشيخ الدكتورمحمد الأمين بن عبد الرحمن الأنصاري من أهل إنكومن ، وعيسى بن أظوياناس من أبناء أحمد الملقب (أمدايا)، ومحمود بن إبراهيم المعروف بتكنو في التفسير والنحو واللغة.

عقيدته: الشيخ مجد الدين سلفي العقيدة من أهل السنة والجماعة وقد تأثر كثيرا بشيخه العلامة محمد المختار بن حود الأنصاري ،ثم بالشيخ العلامة الإمام عبد العزيز ابن باز رحمهم الله،كما تأثر بكتب الإمام ابن تيمية وتلميذه الإمام ابن القيم،وكتب الإمام محمد بن عبدالوهاب رحمهم الله. وقد جند نفسه مع شيخه العلامة محمد المختار بن حود الأنصاري لمحاربة العقائد الصوفية الشركية وعلى رأسها التيجانية،حتى مكنهما الله من تحرير بلدهم وجماعتهم في الصحراء من تلك العقيدة الكفرية.

بعض رحلاته: سافر إلى مكة المكرمة والمدينة المنورة للحج،وقابل عددا من علماء السعودية وعلى رأسهم الإمام ابن باز رحمه الله ،ودارسهم العلم وناقشهم وحاورهم وناظر بعضهم فاستفاد منهم فائدة عظيمة وأقر بفضلهم، كما سافر إلى مصر ،ومكث فيها زمنا في القاهرة واستفاد من علمائها بالمناقشة ومدارسة العلم والمناظرة والرواية،كما زار بعض بلاد المغرب:الجزائر والمملكة المغربية أيضا،باحثا عن الفوائد العلمية عند العلماء المغاربة وقد استفاد منهم أيضا،وقيل إن للشيخ مجد الدين إلمام بالفرنسية أيضا والله أعلم.

مؤلفاته: أشار إلى أن له كتاب في الاجتهاد جمع فيه أدلة الاجتهاد لأن جل علماء بلده زعموا أن الاجتهاد قد انقطع فرد على ذلك القول والزعم في كتاب سماه: دليل المنتقد في الرد على من زعم تطور المجتهد، و له كتاب آخر في الرد على أصناف البدع وأهلها عنوانه: سيرة المبتدعة وأفئكة المتمشيخة.

## مكانة الشيخ بين أهل العلم في بلده.

يتميز الشيخ مجد الدين بين علماء بلده بميزتين يندر من يتصف بهما من أقرانه وطبقته وهما سلامة المعتقد المستمد من القرآن والسنة،والعناية بالأحاديث حفظا وتدريسا واستدلالا، كما يحظى بإجلال العلماء وطلاب العلم له ومحبتهم له وتوقيره،وعدم تقدمهم بين يديه،واحترامهم الشديد له. (')

(۱) ترجمة الشيخ مجد الدين بن المهدي الأنصاري بقلم/الشيخ أبوبكر بن عبد الله بن الحسن الأنصاري رحمهم الله حررها بتاريخ ١٩-٣-١٤ هذا ونسقتها ١٤ الموافق ١١-٢-٢-٢٠م،وقد كانت مستفيضة في ١٨ صفحة A4،وقد فرغها من إملاء الشيخ نفسه، ثم اختصرتها هنا ونسقتها وحذفت منها بعض القصص، ذات الطابع الشخصي، والتي قد لا تفيد القارئ.

## ( ٢٩ ) ترجمة الشيخ محمد الصالح بن محمد الأنصاري النصري الساعدي الخزرجي

اسمه ونسبه وكنيته: هو محمد صالح بن محمد بن محمد الأمين بن إبراهيم بن محمد بن أحمد بن محمد الأمين بن الشيخ عبد الله (الحاج بلة) بن (قطب الإسلام) بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني، وكنيته: أبو سعد. (١)

مولده ونشأته: ولد في منطقة تتبكتو بالصحراء الكبرى بشمال إفريقيا وغربها بتاريخ ١٧ /١٣٦/٨ ه، وبدأ في حفظ القرآن الكريم على أيدي معلمي القرآن من قبيلته الأنصار، وكذلك بعض العلوم التي يبدأ بها في تلك البلاد، وشارك والده في القيام بمهام الأسرة، فكان يده اليمنى في شتى مجالات الحياة اجتماعية واقتصادية وغيرها، وتلقى عن والده كثيرا من أصول الحكمة والشجاعة وحب الأنصار، ثم انتقل برفقة أسرته إلى المملكة العربية السعودية عام ١٣٧٩ه، واستقروا بمكة وفيها واصل دراسته للقرآن وشتى أنواع المعرفة في مدرسة تحفيظ القرآن الكريم وتلقى عددا من الدروس في حلقات المسجد الحرام على أيدي جهابذة العلماء في زمانه، وهناك اتصل بالأميرمحمدعلي بن الطاهر الأنصاري أثناء قدومه ومرافقته في مقابلة الأسرة الحاكمة بدءا بالملك سعود بن عبد العزيز آل سعود – رحمه الله – وكان أبرز تحول في مسار حياته حين التقيا الأمير فيصل بن عبد العزيز آل سعود – ولي العهد آنذاك – وهي المقابلة التي تلاها انتقال الشيخ أبي سعد إلى الرياض عاصمة المملكة، وفيها تلقى العلم على أعلام عصره من علماء العاصمة، ومن أبرزهم:الشيخ/ محمد الرياض عاصمة المملكة، وفيها تلقى العلم على أعلام عصره من علماء العاصمة، ومن أبرزهم:الشيخ/ محمد بن جميد(رئيس شؤون الحرمين) والشيخ محمد الأمين الشنقيطي، والشيخ إسماعيل بن محمد الأنصاري، والشيخ عبد الله بن باز (مفتي عام المملكة)،والشيخ عبد الرزاق عفيفي، والشيخ عبد الرحمن بن عبد الله الفريان، والشيخ محمد بن أحمد الله بن عبد الرحمن الجبرين، والشيخ عبد الرحمن الجبرين، والشيخ عبد الله بن عبد الله بن عبد الرحمن الجبرين، والشيخ عبد السرون والشيخ عبد الله بن عبد الرحمن الجبرين، والشيخ باصر

وتواكب ذلك مع تعرفه على ثلة من الأسرة الحاكمة من آل سعود، كأمثال: الملك فيصل – رحمه الله – والملك فهد – رحمه الله – إبان توليه وزارة الداخلية وما بعدها، والأمير عبد الله الفيصل الفرحان – أمير القصيم سابقا – رحمه الله –، والأمير محمد بن سعود الكبير – رحمه الله – والأمير سعود بن محمد بن

عبد العزيز آل سعود- شفاه الله وأمد في عمره- والأمير نايف بن عبد العزيز والأمير سلمان بن عبد العزيز والأمير أحمد بن عبد العزيز ،وغيرهم جم غفير من السادة الأمراء الذين كانوا ولازالوا يجلونه وينزلونه المنزلة

<sup>(</sup> ۱ ) حررت ترجمة الشيخ محمد صالح بن محمد بن الأمين بالتعاون مع أخي الدكتور أحمد بن محمد عمر الأنصاري وعرضتها على الشيخ أبي سعد وابنه سعد ولم يعترضا على شيء منها .

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

اللائقة به، فكان بذلك جليسا للعلماء وسميراً للأمراء، وصديقا للفقراء ،ومقصداً للمحاويج في شتى أمور الحياة، وقصصه مع أولئك الأجلاء من أبناء الأسرة الحاكمة والعلماء الفضلاء تكتب بمداد من ذهب وتستحق أن تسطر في مجلدات، وهو ما سيتحقق يوما ما بإذن الله لتدوين مآثرهم وفضلهم على الشيخ وجماعته من الأنصار المهاجرين.

واشتغل بالتدريس منذ مدة طويلة في حلقات تحفيظ القرآن والمدارس التابعة لوزارة المعارف، وإماما وخطيبا لأحد الجوامع بمدينة الرياض مما أتاح له فرصة المشاركة في الدعوة والتوجيه والإرشاد والإصلاح، وكان مأذوناً للأنكحة، ثم انتقل إلى وزارة العدل موظفا في قسم التفتيش الإداري، ثم مديرا لمحكمة الضمان والأنكحة، ثم مفتشاً إدارياً في التفتيش الإداري بوزارة العدل حتى تقاعد.

مكانته الاجتماعية: تسلم زمام قيادة قبيلته من آل قطب من الأمير/محمد على بن الطاهر الأنصاري قبل رحيله من المملكة بمشورة من خاله الشيخ محمد المصطفى بن سيدي محمد الأنصاري، وذلك عقب ملاقاتهما للملك فيصل - ولى العهد وقتئذ- رحمه الله- وقام بكافة شؤونها ومسؤولياتها الجسيمة- نظامية ونفسية واجتماعية واقتصادية وتربوية - مثل: (تصحيح أوضاع القبيلة في الدوائر الحكومية، والإسهام في تربية أجيالهم والحاقهم بالمدارس والجامعات، وإيوائهم والإنفاق عليهم، والسعى في سائر أنواع الشفاعات، والقيام على عوائل العجزة والأرامل والأيتام وطلبة العلم- ماديا ومعنويا-) فما من فضل حصل لأي واحد منهم صغر أو كبر إلا وله أيادٍ بيضاء عليه وهو أول من قدم إلى الرياض من آل قطب فكان السبب بعد الله في التحاق من سكن الرياض منهم بالدراسة والتدريس والإمامة والأعمال.

ولا زال الشيخ- حفظه الله- رغم تقدم سنه وضعفه ومرضه وكثرة مشاغله ومسؤولياته يقدم سائر تلك الخدمات بكل ما أوتى من قوة دون كلل أو ملل - فجزاه الله عن الأنصار خيراً جزيلاً، وأمد في عمره وبارك في جهوده وأقر عينه بصلاح ذريته إنه ولي ذلك والقادر عليه. (١)

<sup>(</sup>١) توفي الشيخ رحمه الله وأسكنه الفردوس ، بعد إعداد هذه الترجمة بسنين، وكانت وفاته في : ١٢-٤-٤٣٧هـ

## (٣٠) الشيخ عثمان بن الشيخ عبدالقادر الأنصاري الساعدي الخزرجي (١)

نسبه ومولده: هو الشيخ عثمان بن الشيخ عبدالقادربن الشيخ سيد أحمد بن الشيخ محمد الملقب الفقي بن الشيخ محمد الأمين الملقب (حلاي) بن عثمان بن الحاج عبدالله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي،ولم نتوصل لتاريخ ميلاده بالدقة؛ولكن بالتقريب يغلب الظن أنه من مواليد ١٣٤٥ أو ١٣٤٧ه.

وأمه: فاطمة بنت الشيخ أكحتى بن أددي بن بوحيدا.

والشيخ عثمان يعد من أشهر مشايخ المنطقة بعد جيل والده رحمهم الله جميعا،

ومن المتمسكين بالطريقة المعروفة عند الفقهاء في الفتوى والقضاء على المذهب المالكي أصولا وفروعا ، فهو مالكي قح ، غير متعصب.

ومن الأعضاء المؤسسين لمدرسة الفلاح فيروض النعاج " إيبنغ " عام ١٤٠٥ - ١٤٠٦، ومن المدرسين المواظبين بها في عهدها الأول ، حتى تعثرت بسبب الظروف التي شهدتها المنطقة بعد الحرب العنصرية إبان ثورة التسعينيات .

والشيخ معروف بالتواضع ، ويؤثر الصمت ، فلا يتكلم إلا إذا سئل.

اختاره أخوه الشيخ عمر قاضيا لقرية إيبنغ بعد تأسيسها.

وأما مشايخه:

فأبرزهم والده: الشيخ عبدالقادر بن الشيخ سيدأحمد.

وابن عم أبيه: الشيخ محمدن " امّى " بن الحسن بن حمتا.

وأخوه الأكبر: الشيخ محمد بن عبدالقادر الملقب "ايّد. "

-وأبرزهم: الشيخ محمد الأمين الملقب (أولمين) الجلادي ، شيخ محضرة الشرق ، وكانت محضرته أشهر وأقوى مدرسة إذ ذاك ، وهو الذي تخرج الشيخ على يديه ، وتأثر به ، وله عنه قصص وروايات عجاب.

وأما طلابه فكثيرون:

منهم: جماعة من إجلاد.

وأبناؤه الخمسة.

وأبناء إخوته

<sup>(</sup>١) كتب هذه الترجمة أحد طلابه وهو الشيخ الفقيه: محمدٌ بن محمد بن حذيفة الأنصاري،أحد مشايخ المنطقة،وراجعها الأستاذ والأديب والشاعر صديق بن عبدالباقي الأنصاري، بتصرف يسير.

287

والشيخ محمدٌبن محمد بن حذيفة، كاتب هذه الترجمة

ومصطفى محمد حذيفة

أبوبكر بن عبد العزيز

وعبد السلام صالح إمام وخطيب جامع زرهو الآن.

وجمع كبير من طلبة العلم بالمنطقة.

حجه :

حج الشيخ رحمه الله عام ١٤٢٥ من الهجرة ، وشرفت بمرافقته.

وأما عن كتاباته:

فالشيخ رحمه الله كغيره من شيوخ المنطقة لم تكن لهم عناية بالتأليف ؛ لأمور كثيرة منها

١ -عدم الحاجة ، فلم تكن لهم نوازل تستدعي التأليف ، لذلك غالب كتاباتهم إما طرر على كتب دراسية ، أو فتاوى على شكل مراسلات في الأحباس ، والأنكحة ،والرضاع .. ونحوها.

۲ -التواضع ، فجلهم لا يرى نفسه مؤهلا للتأليف ، ويرون أن مقام التأليف عظيم ،
 ومستواهم أقل منه.

ومع ذلك فالشيخ له بعض البحوث اليسيرة التي اقتضتها طبيعة اهتمامه ومنها:

-بحث في الاجتهاد

وعدة بحوث في قضايا متعلة بالأنكحة.

وأخبرت أن له كتابا في الفقه غير هذه البحوث ، لكني لم أستفصل عنه.

وأما عن الكتب التي يدرسها طلابه فمنها:

مختصر خليل ، ورسالة ابن أبي زيد القيرواني ، وألفية ابن مالك في النحو، وعقود الجمان في البلاغة للسيوطي ، وأشعار الستة ، وأوضح المسالك لابن هشام ، وسراج السالك ، ومراقي السعود في الأصول

واستوطن الشيخ منطقة تتتديني في أربندا جنوب نهر النيجر وسط الطريق بين قوسي وتغاروست منذ مايزيد عن عشر سنوات،وفيها وافته المنية يوم الخميس اثنين من جمادى الأولى عام ١٤٤٢ه، وانتفع به هناك العامة والخاصة .

رحم الله الشيخ وأسكنه فسيح جناته.

# (٣١) الشيخ الدكتور/ محمد بن محمد بن الأمين الأنصاري السيخ الدكتور محمد بن محمد بن السيخ الأمين الأنصاري

محمد بن محمد بن الأمين بن إبراهيم بن محمد بن أحمد بن محمد الأمين بن عبدالله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني، وكنيته: أبو حمدون

### مولده ونشأته ومسيرته العلمية والعملية:

ولد بالصحراء الكبرى في أوائل الستينيات الهجرية في القرن الرابع عشر ،وتحديدا عام ١٣٦٧ه، وقدم إلى المملكة مع والده وإخوته عام ١٣٧٧ه، وأدوا مناسك الحج، وأقاموا بمكة..

وبعد وصولهم لمكة وأدائهم لمناسك الحج ألحقه والده مع إخوته بدار الأرقم لتحفيظ القرآن الكريم، وقد تم تحديد مستواه، وقبل في الصف الرابع، فأكمل المرجلة الابتدائية عام ١٣٨٠ه، ثم أكمل المرحلة المتوسطة في عام ١٣٨٦ه، وانتقل إلى الرياض وأكمل فيها المرحلة الثانوية، ثم التحق بالجامعة الإسلامية في المدينة المنورة عام ١٣٨٦ه، ودرس فيها بكلية الشريعة، وبعد إكماله سنتين دراسيتين عاد إلى الرياض عام ١٣٨٨ه، وأعاد دراسته بكلية اللغة العربية بجامعة الإمام محمد بن سعود، وتخرج منها عام ١٣٩١ه، فعين بعد ذلك معلما في المعهد العلمي بالباحة، ثم نقل إلى المعهد العلمي في الرياض عام ١٣٩٥ه، وحصل على درجة الماجستير بامتياز بقسم الحسبة ووسائل الدعوة عام ١٣٩٥ه، وبعد أن عين محاضرا بكلية الدعوة الفوزان، ثم بعد ذلك عاد إلى مكة عام ١٤٥٠ه، وبعد أن عين محاضرا بكلية الدعوة وأصول الدين بجامعة أم القرى في مكة المكرمة، وحصل على درجة الدكتوراة فيها من قسم الكتاب والسنة عام ١٤٢٧ه، واستمر في عمله عضوا في هيئة التدريس بجامعة أم القرى حتى تقاعده عام ١٤٢٧ه.

#### دعوته وجهوده:

وللشيخ -رحمه الله- إسهامات كثيرة وجهود عظيمة في مجال الدعوة ونشر العقيدة والعلم والفضيلة داخل المملكة وخارجها، فقد كان من تلامذة الشيخ الإمام ابن باز -رحمه الله- لبعض دول رحمه الله- ومن أقرب الطلاب له، وأرسله الإمام ابن باز -رحمه الله- لبعض دول

إفريقيا للدعوة، وقد قيل لي أن هناك من أسلم على يديه.. والدول التي سافر إليها: الإمارات ومصر والجزائر وتونس والمغرب وموريتانيا ومالي والنيجر ونيجيريا، وإن كان سفره لبعض هذه الدول أحيانا لهدف خاص، إلا أنه استثمره واستغله في الدعوة والإرشاد ونشر العقيدة الصحيحة السليمة في المساجد والمجالس وأماكن مختلفة..

وللشيخ -رحمه الله- أيضا دور بارز في وطنه ومجتمعه، فشارك في العديد من المؤتمرات والندوات واللقاءات والأنشطة الدعوية والعلمية والثقافية والاجتماعية، وله العديد من الكتابات في المجلات العلمية والدعوية، والكثير من المقالات في الصحافة الورقية.. وله أيضا حلقات كثيرة ودروس عديدة من تأليفه وإعداده وبصوته بثت في إذاعتى القرآن الكريم ونداء الإسلام..

والشيخ -رحمه الله- كان إماما وخطيبا بجامع التوحيد في مكة المكرمة لأكثر من خمسة وعشرين عاما، وقام بتوسعته وإعادة بنائه أكثر من مرة، وأشرف على المسجد واعتتى به، وأقام فيه الحلقات القرآنية والدروس العلمية للصغار والشباب وكبار السن، بل كانت في مسجده مدرسة يتخرج منها الطلاب وقد تأسسوا وتأصلوا جيدا في العلم، والتحقوا بالمدارس والمعاهد والكليات وهم على بناء علمي، سهل عليهم طلب العلم والاستمرار والإبداع فيه.. وغير ذلك من جهوده، مما يدل على تقديمه الكثير، دعوة وتعليما وتوجيها وإرشادا وإعانة..

وللدكتور محمد أبي حمدون، منهج فريد ومبدأ راسخ في التوجيه والإرشاد والدعوة، وتطبيق قوله تعالى: (وأنذر عشيرتك الأقربين)، وقد استفاد منه عدد كبير من طلابه من الأنصار، فكان منهجه في التوجيه، وتصحيح بعض الممارسات الخاطئة في مجتمعه المحيط من أسرته، مستفيضا انتفع منه طلابه أكثر من انتفاعهم من علمه الغزير..

#### شيوخه:

تتلمذ على كثير من الأئمة والمشايخ وطلبة العلم في المدارس والمعاهد والكليات والمساجد.. ومنهم:

سماحة الإمام العلامة الشيخ/ عبد العزيز بن عبد الله بن باز.

الإمام الشيخ العلامة / محمد الأمين الجكني الشنقيطي.

الشيخ العلامة المحدث/ حماد الأنصاري.

الشيخ العلامة / إسماعيل الأنصاري.

الشيخ/ زيد الفيّاض.

وأشرف على رسالته في الماجستير الشيخ الدكتور/ صالح الفوزان.

وأشرف على رسالته في الدكتوراة الشيخ الدكتور/ أحمد غلوش.

#### تلامذته:

وللشيخ -رحمه الله- تلامذة وطلابا كثر .. منهم:

معالي الشيخ الدكتور/ عبدالرحمن السديس، إمام وخطيب المسجد الحرام، والرئيس العام لشؤون المسجد الحرام والمسجد النبوي.

الدكتور/ عبدالرحمن العشماوي، الشاعر المعروف.

الشيخ/ صالح العساف، الداعية المعروف، ومنشئ ورئيس مؤسسة عناية الإنجاز الخيرية.

الشيخ / محمد المحيسني، القارئ المعروف، وإمام جامع الراجحي بمكة المكرمة. الدكتور / عبدالرحمن القرشي، رئيس قسم الدعوة والثقافة الإسلامية بجامعة أم القرى. الدكتور / عبدالله بن مهدي الشنقيطي، عضو هيئة التدريس بالجامعة الإسلامية. وعدد كبير من أبناء أسرته من آل نافع الأنصاري الخزرجي.

#### آثاره العلمية:

وللشيخ -رحمه الله- مؤلفات عديدة، ورسائل ومطبوعات متداولة.. منها:

- منهج الكتاب والسنة في تحقيق الوحدة الإسلامية وأثره من الناحية التطبيقية.
- منهج الدعوة الإسلامية في البناء الاجتماعي على ضوء ما جاء في سورة الحجرات.
  - الزهروان (سورتا البقرة وآل عمران).
  - صفات الدعاة على ضوء ما جاء في آخر سورة الفرقان (مؤلف مشارك مع شقيقه الشيخ/ موسى).
    - أسلوب الدعوة والدعاة في سورة الشعراء.
    - التحليل الموضوعي لآداب سورة الحجرات.
      - أسلوب النصيحة في الكتاب والسنة.
    - منهج الدعوة التطبيقي في أسلوب تحريم الخمر في القرآن الكريم.
      - مراحل جمع القرآن الكريم.
      - تأملات في حدث الهجرة النبوية.

- 291
- مقال في تصور التربية الإسلامية.
  - ضباب على منار المسجد.
- نقد النظرية الأسطورة الداروانية بالكتاب والسنة.
- الحكم بغير ما أنزل الله، أسبابه خطورته وسائل التغلب عليه.
  - تحليل كتاب الحسبة لابن تيمية.
    - أركان الإيمان.
  - لسان الوحدة الإسلامية (اللغة العربية).
    - مقدمة في الديوث والحجاب.
  - التعريف بالعرب في جنوب الصحراء أزواد وعاصمتهم تنبتكو.

وغير ذلك من البحوث العلمية والمقالات المتنوعة في العديد من المجلات والصحف والمشاركات الأكاديمية..

#### وفاته:

توفي فجر الجمعة الموافق ٢٧ من شهر ذي الحجة عام ١٤٣١ه عن عمر يناهز السبعين، وصلي عليه بعد صلاة العصر في الحرم المكي، ودفن بمقبرة العدل.

#### رثاؤه:

رثاه: الشيخ والشاعر أبي حيدر محمد بن أبي بكر الأنصاري بقصيدة قوية وجزلة منها الأبيات التالية:

ضَجَّ الحِجَازُ وجَاءَتْ كُلُّ نائيةٍ \*\* وأَسْفَرَ الصَّبِحُ تَبْكِي كُلُّ باكيةٍ تَعاظَمَ الخَطْبُ يا (خَنْسَاءُ) فانتَجِبي \*\* وبالأسَى اكتَجِلِي من بعدِ دَاهيَةٍ هَزَتْ قِلاعَ بنِي الأنصارِ ثابتَة \*\* فأحدثَتْ ثُلَمَةً في كُلِّ ناحيةٍ لقد حَمَلتُمْ من الأَثْقَالِ أَثْقَلَهَا \*\* أَحْفَادَ (إنفا) وزَالتْ كُلُّ رَاسيةٍ مَصَائِبُ الدّهْرِ يا قَومِي إذا نزَلتْ \*\* على الرَّوَاسِي أَمَالَتْ كُلَّ عَالِيَةٍ فعَشَّشَ البُومُ في أَنقاضِها وعَوَتْ \*\* على ذُرَاهَا مِرَارًا كُلُّ عَاوِيةٍ هَوَتْ نُجُومٌ وهَذا ليَسَ آخِرُها \*\* أَفَلْتَ يَا بَدْرُ في ليْلاَء دَاجيَةٍ يا نَسْلَ (إنفا) أقالَ الله عَثْرَتَكُمْ \*\* إنِي أُعَزِي بنِي قَوْمِي بقَافيةٍ يَوْكَرَى لجيلِي وللأَجيَالِ تَوصية \*\* كَيْ يَذكرُوهُ مُضيئًا فَوْقَ رابيَةٍ يا نَسْلَ (تَلاً) كُونِيتُم كُلُّ فاجِعَةٍ \*\* الله يَبقَى وتَقْنَى كُلُّ فانيَةٍ يا نَسْلَ (تَلاً) كُونِيتُم كُلُّ فاجِعَةٍ \*\* الله يَبقَى وتَقْنَى كُلُّ فانيَةٍ

المالُ والأهلُ في الدُّنيا ودائِعُنا \*\* أتَجْزَعُون إِذًا من ردِّ عاريَـة؟
فلا تَبيتَنَّ يا (حَمْدُونُ) مُكْتَئِبًا \*\* تُكَفْكِفُ الدَّمْعَ وانظُرْ خَيرَ باقيَةٍ
تلك العلُومُ وذاكَ الإِرْثُ فاكتَنِزُوا \*\* تَوارَثُوا العِلْمَ واقْطِفْ كُلَّ دَانيَةٍ
مَا مَاتَ مِنّا سِوى من لَّمْ يَدَعْ أَثَرًا \*\* ولم يُشَيِّدْ مَنَارًا فَوْقَ سَارِيَةٍ
ثِمَارُ غَرْسِكَ يا دُكتُورُ يَانِعَةٌ \*\* والجيلُ يَمْلاُ عِلمًا كُلَّ خَاويَةٍ
أثابَكَ اللهُ لم تَرحَلْ كمَا رَحَلَتْ \*\* بلا وصَايَا وإِرْثِ كُلُّ حَافيَةٍ
فنَسْألُ الله ربَّ النّاسِ مَغْفِرَةً \*\* لنا جَميعًا فمَا الدّنيَا ببَاقيَةٍ
رحمه وأسكنه الفردوسِ الأعلى من الجنة، وجزاه خيرا على ما قدم، ونفع بعلمه الإسلام والمسلمين.. (١)

<sup>(</sup> ٢) ابنه الشيخ حمدول بن محمد الانصاري، والدكتور محمد استادي درسني في الصف التابي التابوي بمعهد الرياص العلمي، وكنت ملازم له في أنشطته الدعوية داخل أسرتنا، وكنت المسئول المباشر عن إدارة أعماله وأنشطته الاجتماعية، وتنسيق مواعيده، وجدولة بعض تلك المناشط والدعوة إليها، من عام ١٤٠٠هـ إلى عام ٢٠٠٥هـ، عند انتقاله من الرياض إلى مكة المكرمة، وقد استفدت من منهجه في التوجيه واحتواء الأجيال الصاعدة من شبابنا، وتوجيههم علميا وعمليا..

عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

# ( ٣٢ ) ترجمة لحياة الشاعر أحمد بن عبد الله الأنصاري النصري الساعدي الخزرجي

#### (<u>iسبسه</u>)

هو الشاعر الكبير أبو عبد الكريم أحمد بن عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن محمد بن عثمان بن محمد الأمين بن الحاج عبد الله بن قطب بن محمد بن نافع الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني اليماني، وكنيته: أبوعبدالكريم ،وقال لى مجيبا عن طلبى: (١)

١- الميلاد : ولدت بالصحراء الكبرى سنة ١٣٧١ ه .

٢- هاجرت مع والدي إلى الديار المقدسة سنة ١٣٧٧ هـ وبرفقة أخوالي أبناء المنذر بن إبراهيم الأنصاري مع عمنا محمد المصطفى الأنصاري ، وكذلك مع العم محمد الأمين الأنصاري وأبنائه ..

٣-التحقت بمدرسة تحفيظ القرآن الكريم الحكومية بمكة المكرمةسنة ١٣٧٩ هـ مع الدراسة المنزلية على خالى محمد بن المنذر الأنصاري حيث درست عليه شرح الأجرومية وملحة الإعراب ومعظم الألفية وأشعار الشعراء الستة الجاهليين ومقامات الحريري بشرح الشريشي ، ويمكن القول بأنه هو الذي أنار لى السبيل ومهد لى الطريق وفتح لى باب المعرفة فجزاه الله خير الجزاء وذلك بعد توفيق الله ثم انقطعت عن الدراسة النظامية فترة من الزمن قمت أثناء ها بزيارة الأهل في الصحراء الكبرى ودرست على الشيخ الحسن (١) بن محمد المصطفى الأنصاري والعم الشيخ محمد (١) بن سيدي محمد الأنصاري والعلامة الشيخ محمد المختار (٣) بن حَوَّد الأنصاري وغيرهم ثم عدت ولازمت

<sup>(</sup>١) الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري كتب لي ترجمته مع إضافة يسيرة مني وهو أستاذي وصديق العمر ورفيق الدرب والنضال وجاري في الصحراء وفي السعودية، تأثرت به كثيرا ،ومنذ وعيت الحياة وهو أمامي شاعرا وأديبا وفقيها وفارسا ومناضلا من أجل التعريف بأسرتنا وحالتها البائسة أدرك كثيرا من أعلام الأسرة وعلمائها وثني ركبه عند معظمهم طلبا للعلم وقد جمع من الوثائق والمخطوطات في نسبهم وتاريخهم مالم يسبقه إليه أحدوقد اطلعت على جل ما لديه منها ، وسمعت منه مرارا على مدى أكثر من ثلاثين سنة ونقلت عنه ما يتعلق بنسبهم ، وشعره يعد المادة الرئيسة في تاريخهم وأخبارهم ونقل معاناتهم.

<sup>(1)</sup> المقامات الحريرية ولامية الأفعال ومبلغ الآمال بعضه وألفية المعاني

<sup>(</sup>٢) كتاب مواهب الجليل بشرح مختصر خليل نصفه .

<sup>(3)</sup> المقامات الحريرية ولامية الأفعال ومبلغ الآمال بعضه وألفية المعاني .

حلقات المشايخ في الحرمين الشريفين كالشيخ يحيى أبي زكريا بمكة والشيخ عبد القادرشيبة الحمد والشيخ عطية سالم والشيخ أبي بكر الجزائري بالمدينة وغيرهم . ثم التحقت بعد ذلك بالدراسة النظامية في مدرسة

دار الحديث المكية حيث تخرجت منها سنة ١٣٩١ هـ وانتقلت سنة ١٣٩٣ هـ من مكة إلى الرياض حيث عملت في إحدى الشركات كاتبا وناسخا على الآلة الكاتبة لمدة ثلاث سنوات ثم سجلت في معهد الرياض العلمى في قسمه الثانوي لمدة سنة ثم انتسبت بمدرسة دار العلوم بمكة المكرمة حتى تخرجت منها سنة ١٤٠٠ هـ. ثم سجلت في كلية اللغة العربية بالرياض ودرست بها إلى أن انقطعت عنها بسبب مرض مزمن لازمني في تلك الفترة ... وكنت طيلة فترة وجودي بالرياض منذسنة ١٣٩٣ هـ أقيم في منزل سمو الأمير محمد بن سعود الكبير حفظه الله وأثابه على الرعاية الأبوية الكريمة إلى أن قام سموه ببناء جامع في ضاحية (الحائر) جنوب الرياض فأشار علي سموه بالانتقال إليه وعينت إماما وخطيبا فيه منذسنة ١٣٩٩ هـ حتى اليوم.

٤ - أما مشواري مع الشعر باقتصار: فقد كنت منذ طفولتي المبكرة مولعا بالأناشيد المدرسية والترنم بها ، فلما أجدت القراءة صار عندي ولع بقراءة قصص العرب وأيامهم وأشعارهم ، وكنت لا أملك ريالا إلا واشتريت به كتابا أو مجلة ثقافية حتى بلغ بي الأمر أنني أشتري بالقروش التى تدفعها إلي والدتي أجرة الحافلة التي تتقلني إلى المدرسة ومنها وما أشتري به بعض المأكولات أثناء الفسحة أشتري بها إحدى الجرائد .

ومن الطريف أنني كنت دائم المشاجرة مع معاوني الحافلات التى يسميها أهل مكة في ذلك الوقت ( الخط ) ذلك لأ نني أركب معهم ولا أحمل الأجرة ، فتارة يستولي المعاون على ( غترتي) وأحيانا على ( طاقيتي ) ومرات يتبرع بعض الركاب لدفع الأجرة عني وهي في ذلك الوقت ( قرشان ) للصغير وأربعة للكبير وقد صرت مشهورا لدى هؤلاء المعاونين وأصبحوا لا يسمحون لي بركوب حافلاتهم إلا أنني كنت أنتهز غفلاتهم وأركبها وأختفى بين الكراسى حتى تنطلق الحافلة ..

ثم بدأت ترتيب بعض الأبيات مقلداً ما حفظته من أشعار الشعراء الجاهليين الذين تأثرت بهم فيما بعد غاية التأثر وأعجبت بهم أشد الإعجاب.وكانت تلك هي البداية...

أما أول ما قلته مما يمكن أن يسمى قصيدة فهي قصيدة طويلة يقول مطلعها:

لواعج شوق جددت کل دارس

خلیلی هذا الربع هاج لبائس

وهي قصيدة توضح مدى التأثر البالغ المبكر بالشعر الجاهلي ..

٥ - أما رأيي في الشعر فقد ضمنته أبياتا من قصيدة لي تقول:

يا من يلوم على الأشعار راويها كيف السبيل إلى إسكات داعيها

كيف السبيل إلى إخماد ثائرة بين الجوانح والتذكار يذكيها

الشعر لحن جميل للحياة بــه يسمو الشعور ونجم في دياجيها

الشعر آهة مصدور تساعده على تحمل آلام يعانيها

والشعر كغيره من الكلام فأشرفه ما كان لخدمة الدين والأخلاق ثم ما كان لخدمة الإنسانية عامة ثم ما كان ترفا فكريا وترفيها بعيدا عن المنزلقات الفكرية والخلقية ( وإن من الشعر لحكمة ...)

وأنا لاأهتم كثيرا بشخص الشاعر بل يكون اهتمامي منصبا على شعره فقد أكون معجبا بقصيدة واحدة أو أبيات من شعر شاعر ما ولايعجبنى سائر شعره وقد أعجب بشعره ولا أعجب بسلوكه كالحطيئة مثلا ...

أما بالنسبة للقديم والحديث بصفة عامة فأنا يعجبني أكثر القديم وأقل الحديث لأن الشعر بدا وليدا ونشأ وترعرع حتى بلغ أوج اكتماله وقوته في العهد الأموي وصدر العهد العباسي ثم اعتراه الضعف والفتور إلا بعض الحالات النادرة كالمتنبي على سبيل المثال وينسحب ذلك على ما بعده حتى عصرنا الحاضر.

أما بخصوص ما يعجبني من الشعراء القدامى والمحدثين خاصة: فمن الجاهليين يعجبني زهير والأعشى . ومن الإسلاميين جرير ومسلم بن الوليد والمتنبي ، ومن المعاصرين أحمد شوقي وعمر أبو ريشة . وشعر العلامة محمد المختار بن حَوَّدُ الأنصاري. رحمه الله. خاصة .

أما بالنسبة للقراءة : فأقرأ كل شعر وقع تحت يدي لكني أعود لقراءة ما يعجبني وأحتفظ به وأطرح ما سوى ذلك . أما الأغراض التي تناولتها في شعري : فهي

أغراض شتى دينية واجتماعية وخاصة ، إلا أن أكثر شيء استأثر بغالب شعري هو : ( الحالة البائسة لأسرتنا الأنصار ) وما تتعرض له من تشرد وضياع ومعاناة وما يستتبعه

ذلك من الشكر والثناء على آل سعود عامة والأمير محمد بن سعود الكبير آل سعود خاصة لما قدموه لهذه الأسرة من رعاية وإحسان.

نسيت أن أذكر رأيي فيما يسمى ( الشعر الحر) وهو في الحقيقة لا يجوز أن يسمّى شعرا بل يمكن أن يسمّى (النثرالفني) أو السجع الحر أو ما شابه ذلك أما تسميته بالشعر ففيها تجوّز مفرط لأن للشعر معايير وشروطا تميزه عن النثر هذا بالإضافة إلى إيغاله في الرمزية التي تجعله أشبه مايكون بحديث المتحذلقين والمتشدقين . وقد سرت هذه الرمزية إلى الشعر المعاصر .

جوفاء خالية من أي ترفيه علم الرياضة أدنى من أحاجيه سموه (حرا) وعبد العبد عافيه فأصبح الشعر ألفاظا مجلجلة أو طلسما مغلقا لا شيء يفتحه أو باردا من كلام غير متزن

#### ديـوان شعـره:-

له ديوانان رئيسان الأول منهما بعنوان الخزرجيات ويتكون من جزئين الأول منهما مطبوع على الآلة الكاتبة ومجلد ومنتشر بأيدي خاصة الشاعر . والثانى غير مطبوع وغير مكتمل إلى الآن.

والديوان الثانى: ديوان خفق البنود في ذكر مآثر آل سعود وهو مطبوع ومنتشر بأيدي خاصة الشاعر. والشاعر أحمد عبد الله الأنصاري مثال للشاعر المخضرم في هذه القبيلة من آل قطب بن الإمام والسلطان محمد بن الشيخ نافع (إنفا) الأنصاري، فقد جمع بين الأصالة والمعاصرة في شعره والقضايا التي تناولها في شعره تتعلق تعلقا شديدا ومؤثرا بقضايا هذه الأسرة المصيرية قديما وحديثا إضافة إلى باعه الطويل في العلم الشرعى كذلك.

#### وفاته:

كانت وفَاتُهُ -رَحِمَه الله رحمةً واسعة وأسْكنَهُ فسِيحَ جناتِه- يَومَ الأَرْبِعَاءِ ليلةَ الخَمِيسِ المُوافِق ٦-٥-٤٤٤ه، ٣٠-١١-٢٠٢م، وقد رثاه الأدباء والشعراء بجملة من المقالات والقصائد المعبرة.

# (٣٣) الكاتب والصحفي الكبير الأستاذ عبد الرحمن الأنصاري الساعدي الخزرجي اسمه ونسبه: عبد الرحمن بن محمد بن صالح بن المصطفى بن أحمد (حَمَّيْ) بن عبدالرحمن (حنا) بن عثمان بن الحاج عبد الله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري

عبدالرحمن (حنا) بن عثمان بن الحاج عبد الله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني ، وبعد وفاة الشيخ محمد صالح الأنصاري عميد آل نافع في المملكة ،وقع اختيار الأسرة على الشيخ عبدالرحمن الأنصاري عميدا لهم في المملكة بعد الشيخ أبي سعد رحمه الله.

الشهرة: عبد الرحمن الأنصاري (١) وكنيته: أبو ياسر

\*المولد: ولد في : ١٩٥٤/٣/٦ م ،ونشأ بمكة المكرمة ودرس بها المرحلة الابتدائية ، ثم انتقل إلى المدينة المنورة ، فدرس بها بقية المراحل ، إلى أن تخرج من كلية الدعوة وأصول الدين بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة عام ١٩٧٣م.

\* يعتبر من أهم مصادر تحصيله الدراسي والعلمي: حلق دروس علماء الحرمين الشريفين التي التحق بها في وقت مبكر من حياته ، حيث حفظ القرآن الكريم ، وبعض المتون ، وهو بعد في المرحلة الابتدائية.

\* ساعده تكوينه اللغوي والأدبي إلى دخول عالم الصحافة ، حيث بدأت كتاباته الأولى في جريدة المدينة ، والأعداد الأولى من جريدة " أخبار العالم الإسلامي " بتشجيع خاص من مؤسسها ورئيس تحريرها الأستاذ فؤاد شاكر ، وذلك منذ صدورها سنة ١٣٨٦ هـ عن رابطة العالم الإسلامي .

\*وبدأ نشاطه الصحفي منذ ذلك الوقت ، حيث كتب في العديد من الصحف والمجلات ، ومارس العمل الصحفي مراسلا لجريدة المدينة بمكتبها بالمدينة المنورة ، ومندوبا لجريدة الدعوة الأسبوعية إبان رئاسة الأستاذ عبد الله بن إدريس لتحريرها قبل أن تصبح مجلة . \* التحق بعد تخرجه من الجامعة بوكالة الأنباء السعودية بمقرها الرئيس بالرياض وذلك في ١٣٩٤/٤/٢٣ه، على وظيفة مندوب ومحرر صحفي (عقد مؤقت) وظل بها حتى في ١٣٩٨/١١/١ه.

<sup>(</sup>١) الشيخ النديم عبد الرحمن الأنصاري أستاذي وصديق العمر ورفيق الدرب ، تأثرت به واستفدت منه كثيرا ،واتصلت به وأنا في المرحلة الثانوية وعرفته كاتبا صحفيا بارعا وكبيرا وأديبا وفقيها وعالما جليلا،أدرك كثيرا من أعلام الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة وعلمائها وثنى ركبه عند معظمهم طلبا للعلم وقد جمع من الكتب والمراجع النادرة في مكتبته العامرة الغالي والنفيس ،وقد زودني بكل ما يخص بحثي منها ، وسمعت منه مرارا على مدى أكثر من ثلاثين سنة ونقلت عنه ماله صلة بموضوعي من الأخبار .

- \* أسندت إليه بعد ذلك مباشرة إدارة مكتب جريدة المدينة بالرياض ، إلى سنة ١٤٠١ه ؛ إذ تم ابتعاثه إلى الولايات المتحدة الأمريكية لدراسة اللغة الإنجليزية وبعض التقنيات الصحفية ، وعاد بعد عامين .
  - \* في ٢٤٠٣/٣/٢٣ه صدر قرار مدير عام مؤسسة المدينة للصحافة والنشر ، بتعيينه مديرا لتحرير جريدة المدينة للشؤون المحلية.
- \* في ٢/٤/٦ ه ،استجدّت بالجريدة ظروف دعت إلى استقالة رئيس تحريرها الأستاذ أحمد محمود ، وعدد من المسؤولين في التحرير كان هو أحدهم.
- \* في ١٤٠٤/٤/١٣ هـ، أصبح مسؤولا عن التحرير بمطبوعات الشركة السعودية للأبحاث والنشر: جريدة ( الشرق الأوسط ) ، وعدد من مطبوعات الشركة،وذلك بمكتبها في الرياض.
- \* في ١٤٠٤/١١/١٤ه ،أنشأ مكتبا إعلاميا في الرياض أطلق عليه " وكالة الأنصاري للصحافة " مهمته تقديم الخدمة الصحفية والإعلامية ، للوسائل الإعلامية في الداخل والخارج التي لا يوجد لديها مكاتب تمثيل بالعاصمة ،وشجعه على المضي في فكرته الاستحسان الذي حظي به مشروعه عند عرضه على كل من : المجلس الأعلى للإعلام ، ووزارة الإعلام .
  - \* في ١٤٠٦/٤/١ هـ انضم إلى مجلة اليمامة محررا غير متفرغ.
- \* في ٢٤٠٧/٢/٢٣ ه ، أصدر مديرعام مؤسسة اليمامة الصحفية قرارا بتفرغه للعمل في مجلة اليمامة ، مسؤولا عن التحقيقات الصحفية وقضايا الأسبوع ، والمحليات .
  - \* بعد مضي عام من عمله في مجلة اليمامة ، تفرغ لمراسلة عدد من وسائل الإعلام كمجلة " اليوم السابع" الأسبوعية التي كانت تصدر من باريس ، ونشرة "ميدل إست ميرور" اليومية التي تصدر من لندن ، وغيرها.
- \* بتكليف من (شركة من شركة دار العلم للطباعة والنشر) قام بإعداد كتيّب [ مع ضيوف الرحمن] المترجم إلى سبع لغات ، والذي توزعه وزارة الإعلام سنويا على حجاج بيت الله الحرام.
  - \* شارك في إعداد وكتابة التقرير السياسي لإذاعة المملكة العربية السعودية.
  - \* في ٢٩/٧/٢٩ هـ صدرت موافقة خادم الحرمين الشريفين رئيس الخدمة المدنية ، على ما رفعه إلى مقامه الكريم ، صاحب السمو الملكي الأمير نايف بن عبد العزيز ،

وزير الداخلية ورئيس المجلس الأعلى للإعلام ، بتعيينه على وظيفة [باحث إعلامي بالأمانة العامة للمجلس الأعلى للإعلام] ، وشغل بعد ذلك وظيفة [مستشار إعلامي] بالأمانة العامة للمجلس المذكور ولا يزال يعمل فيه حتى إعداد هذه الترجمة في بالأمانة العامة .

- \*عمل مستشارا لمعالي وزير الحج بعد أن أرسل معاليه طلبا إلى صاحب السمو الملكي الأمير نايف بن عبد العزيز وزير الداخلية ورئيس المجلس الأعلى للإعلام برقم دين الأمير نايف بن عبد العزيز وزير الداخلية ورئيس المجلس الأعلى للإعلام برقم ١٤١٤/٢١٧٣: واستعارة خدماته نظرا لحاجة الوزارة لخبرته . وقد تلقى معالي وزير الحج موافقة صاحب السمو الملكي رئيس المجلس الأعلى للإعلام ، على ذلك برقم :٢٣٢/ص/١٤ تاريخ السمو الملكي رئيس المجلس الأعلى للإعلام ، على ذلك برقم :٢٣٢/ص/١٤ تاريخ وزير الحج مدة عامين .
- \* له مساهمات كتابية رائعة في العديد من المطبوعات ، وخاصة جريدة المدينة التي يكتب فيها عامودا شبه يومي بعنوان ( من الجعبة ) ، تتسم بالروح الوطنية وصدق الولاء والانتماء لولاة الأمر ،وبالصراحة والشفافية والصدق والإخلاص وروعة الأسلوب وقوة الصياغة وسمو المعاني والبراعة الأدبية ودقة التعبير وحس إعلامي وصحفي معاصر نادر ،ونقد هادف وبناء ، يستميل بإعجاب شديد كل متابعي ومحبي زاويته ( من الجعبة ) في جريدتي المدينة والوطن لاحقا.
  - \*مثل وسائل الإعلام التي عمل بها في كثير من المناسبات داخل المملكة وخارجها .
    - \* زار الكثير من دول العالم وخاصة أوروبا الغربية وبعض دول جنوب وشرق آسيا وبعض الدول الأفريقية ، وبعض الولايات الأمريكية .
  - \* التحق بالكثير من الدورات الدراسية وورش العمل في مجال الصحافة والإعلام داخل المملكة العربية السعودية وخارجها .
- \* الهوايات: من أبرز هواياته القراءة والكتابة ؛ حيث إنّ له مكتبة حافلة بالمواضيع والعناوين التي تستأثر باهتماماته والتي من أبرزها علوم الدين واللغة العربية نحوها وصرفها وفقهها والتاريخ والأدب ، وتستأثر القراءة بجل وقته ، كما أن له ولع خاص باكتساب اللغات وتعلمها فبالإضافة إلى لغته ( العربية ) فإنه ملم بالعديد من اللغات الأخرى التي منها الإنجليزية التي يقرأ ويتحدث بها .أما ما عدا ذلك من الهوايات فإنّ من

أبرزها: ممارسة الرياضة البدنية بمختلف أنواعها وخاصة السباحة و ركوب الدرجات الهوائية ، والمشي مسافات طويلة ، والبقاء أطول وقت ممكن خارج المدن وازدحامها. \* ينتمي إلى قبيلة ( الأنصار / الخزرج) التي يتركز وجودها الآن بوادي فاطمة ومكة المكرمة والمدينة المنورة والرياض ، والمغرب العربي وصعيد مصر ، ودول الخليج العربية ،ووالده الشيخ محمد صالح الأنصاري رحمه الله عمدة من أعمدة المسجد الحرام بمكة المكرمة كرس حياته في طلب العلم وفعل الخير وصلة الرحم ،توفي رحمه الله في مكة المكرمة ودفن في مقبرة المعلاة بعد صلاة الفجر ليوم الاثنين ١٩٤١/١٤١ه عن عمر يناهز الخامسة والسبعين عاما إثر نزيف حاد بالمخ نتج عن هبوط بالدورة الدموية رحمه الله وأسكنه فسيح جناته وهو عميد الأنصار الخزرج (فرع بني عثمان) في المملكة العربية السعودية ، وقد نشر نبأ وفاته في حينه في جميع الصحف المحلية يوم الثلاثاء ١٩٤/٤/١٤٨ه.

### ( ٣٤ ) الشيخ محمد بن حمدي الأنصاري

هو محمد بن حمدي بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن محمد أحمد بن محمد الأمين (أبين) بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدنى الأزدي القحطانى اليمانى .

ولد في منطقة تمبكتو عام ١٣٧٥هـ -١٩٥٦م، ونشأ وتربي في كنف والده الشيخ حمدي فحفظ القرآن على يد والده والشيخ محمد بن عبد الواحد الأنصاري ثم واصل تعليمه عند الشيخ الحسن بن محمد المصطفى الأنصاري ولازمه ودرس عنده جميع علوم اللغة العربية والفقه والتوحيد حسب التدرج والمنهج الشائع عندهم ولم يفارق الشيخ الحسن حتى وافته منيته وكان بصحبته لايفارقه في سفره وإقامته وكان من ألصق طلاب الشيخ الحسن به ومن أقربهم إلى نفسه وأبرهم به وتزامن وفاة شيخه مع انتقال والده وهجرته واستقراره في مدينة كانو بنجيريا ، فالتحق الشيخ محمد ببعض الأعمال ثم ما إن قام الشيخ حمدي والده مع المحسن الكبير الحاج عبد الله دنبتا بإنشاء مدرسة لأبناء اللاجئين الأنصار من بني نافع الأنصاري في كانو حتى التحق بها الشيخ محمد حمدي معلما ضمن معلميها إلى أن رشحه الحاج عبد الله دنبتا رئيسا لجماعته من الأنصار من بنى نافع الأنصاري الموجودين في نيجيريا في ذلك الوقت بعد أن كثرت الأعباء والمسئوليات الخاصة والعامة على الحاج عبد الله دنبتا وخاصة منها ما يتعلق بالأنصار فولاه أمرهم ووكله على شئونهم وتولاها باقتدار ،ورشح من قبل وزارة التربية والتعليم في نيجيريا للدراسة في كلية إعداد معلمي اللغة العربية والتربية الإسلامية وتخرج منها عام ١٩٧٦م، ثم عين رسميا مدرسا للغة العربية والتربية الإسلامية في المدارس التابعة للإدارة العامة للتربية والتعليم في ولاية كانو بالإضافة إلى مسئولياته الاجتماعية كرئيس وعميد لأسرته من الأنصار من بني نافع الأنصاري الموجودين في نيجيريا ومؤسس ورئيس جمعية الجالية المالية في نيجيريا التابعة إداريا للسفارة المالية في غانا إلى أن عزم على استكمال مشوار الهجرة إلى الحرمين الشريفين فانتقل إليها عام ١٣٩٩هـ -وكان قد حج قبل ذلك بعام ثم عاد - فالتحق بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بواسطة شيخ الأسرة في السعودية الشيخ محمد صالح بن محمد بن الأمين الأنصاري فدرس فيها جميع المراحل التعليمية من المتوسطة إلى الجامعية عبر المعاهد العلمية

التابعة للجامعة ثم كلية أصول الدين في الجامعة نفسها وتخرج منها عام ١٤١٢هـ فالتحق بالتدريس في إحدى المدارس الأهلية بمدينة الرياض ولا زال حتى إعداد هذه الترجمة ١٤٣١ه.

وله جهود دعوية وتعليمية مباركة في الداخل والخارج على مستوى أسرة الأنصار من بني نافع الأنصاري في الرياض ومالي حيث اعتاد على السفر بين وقت وآخر للدعوة ونشر العقيدة السلفية في أوساط الصحراويين.

وفاته: وقد وافته منيته في إحدى سفرياته الدعوية بالجزائر ولاية تمراست يوم الأربعاء ليلة الخميس ٧-٦-٢٤٤٢هـ الموافق ٢٠١-١-٢٠٢م،ودفن في حي إنزوان بتمراست،وكان في زيارة لأقاربه صلة للرحم،ودعوة إلى الله بالعقيدة السلفية النقية من البدع والشركيات،وكانت وفاته مفاجئة،بعد محاضرة ألقاها في مسجد الحي،نصح فيها إخوانه بالتراحم والتعاون والتسامح وصلة الرحم،واستسمحهم،ثم توفاه الله في منتصف تلك الليلة،ولم يكن يشتكي من أي مرض حينها.

# (٣٥) الشيخ خالد بن محمد الأنصاري آل عثمان الساعدي الخزرجي الأزدي القحطاني الحنبلي المكي

#### ❖ اسمه ومولده:

هو أبو عاصم خالد بن محمد بن صالح بن المصطفى بن أحمد (حَمَّيُ) بن عبدالرحمن (حنا) بن عثمان بن الحاج عبد الله بن قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الساعدي الخزرجي النصري الأندلسي المدني الأزدي القحطاني الحنبلي المكي ، ويرجع نسبه إلى الصحابي الجليل قيس بن سعد بن عبادة – رضي الله عنه – ولد بمكة المكرمة في مساء يوم الخميس الثالث والعشرين من شهر الله المحرم سنة ١٣٩٢هـ - ١٩٧٢م.

#### ❖ المؤهل العلمي:

- ١- تلقى تعليمه في "دار الحديث المكية" التابعة للجامعة الإسلامية بمكة.
  - ٢- حاصل على " دبلوم إدارة أعمال " من الغرفة التجارية بمكة.
  - ٣- حاصل على " دبلوم حاسب آلى تطبيقى " من كلية المعلمين بمكة.

#### ❖ نشأته ودراسته:

نشأ في كنف والده – رحمه الله – والذي كان يعمل آن ذاك "بهيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر" بالمسجد الحرام ، فألحقه بمدرسة أبي موسى الأشعري لتحفيظ القران الكريم بمكة ، – وقد تأثر بمديرها الأستاذ الفاضل بكر بن إدريس فلاته – رحمه الله – ، والذي كان دمث الخلق ، مربياً لطلابه ومهتماً بسلوكهم وأخلاقهم .

أقام عند الشيخ عبد الباقي الأنصاري بمنزله ، وبدأ في حفظ "كتاب الله الكريم" على يده والذي كان يدرس حلقات تحفيظ القران الكريم بمسجد "حمود الحربي" سابقاً و "التوحيد" حالياً بريع ذاخر ، وكذلك إنتقل لحلقة الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن الأنصاري والذي يدرس بالمسجد ذاته ، ثم التحق بعد ذلك بحلقة الشيخ علي العرافي بجامع دغش القحطاني بحى العتيبية.

وقد درس "علم التجويد" على الشيخ مصطفى الخولي بمدرسة أبي موسى الأشعري، وكذلك في دار الحديث على الشيخ على بن راشد الزهراني.

وقد تخرج من تحفيظ القران الكريم سنة ١٤٠٧ه والتحق بدار الحديث المكية التابعة للجامعة الإسلامية ؛ ومنها كانت بدايته الجدية في طلب العلم الشرعي، حيث كان يحثه فضيلة الشيخ صالح بن يوسف الزهراني مدير الدار على طلب العلم والمثابرة عليه ، وكان بمنزلة الوالد له وهذا ما يسمى – بالأبوة العلمية – وكان يشجعه على إلقاء الكلمات الوعظية بمسجد الدار ، وفي أثناء الرحلات الطلابية التي تقيمها دار الحديث ، ولم يكمل بها دراسته النظامية لظروفه العائلية ، حيث أصيب والده بجلطة فرافقه في رحلته العلاجية إلى أن شفاه الله عزوجل ، وبدأ في إكمال طريقه في طلب العلم.

#### ❖ طلبه للعلم ومشايخه:

بدأ في طلب العلم الشرعي أثناء إلتحاقه بدار الحديث ؛ حيث كان مغرماً بالقراءة والإطلاع منذ صغره ، فبدأ في قراءة وحفظ مصنفات الإمام محمد بن عبد الوهاب "كالثلاثة الأصول"، و"القواعد الأربع" ، و"كتاب التوحيد"، وشرع في فهرستها بمشروع أسماه "التقريب لعلوم وفقه الإمام محمد بن عبد الوهاب وذكر موارده" حيث إنتهى من تأليفه عام ١٤١٦ه.

وقد تلقى العلوم الشرعية على عدد من أهل العلم وذلك على النحو التالي: أولاً:علم العقيدة:

304

فدرس "حاشية ثلاثة الأصول" لابن قاسم على الشيخ سعد النفيعي وكذلك على الشيخ صالح التوبجري ، و"كتاب التوحيد" على الشيخ صالح السديس بدار الحديث المكية، وكذلك درسه على الشيخ عبدالله الدميجي ، ودرس كتاب " تيسير العزبز الحميد"على الشيخ أحمد سعد حمدان، ودرس كتاب "العقيدة الطحاوية"على الشيخ طلال أبو النور، ومعالي الشيخ صالح آل الشيخ، ودرس"الوصية الصغرى" لشيخ الإسلام على الشيخ خالد المصلح، ودرس كتاب "معارج القبول" للحكمي على الشيخ سمير المالكي ، ودرس كتاب"مختصر الصارم المسلول" للبعلى على الشيخ عبدالله الجبرين ، ودرس عليه أيضاً كتاب"السنة" للخلال ، ودرس كتابي "الإستقامة" و "الفرقان" لشيخ الإسلام ابن تيمية ؛ وكتابي"أصول الإيمان" و"مسائل الجاهلية" للإمام محمد بن عبد الوهاب على فضيلة الشيخ صالح بن عبدالعزيز آل الشيخ ، ودرس كتاب " أصول السنة " للحميدي على فضيلة الشيخ عبدالله بن عبدالرحيم البخاري ، ودرس كتاب "التدمرية" لشيخ الإسلام ابن تيمية على الشيخ أبو زيد بن محمد مكى ، وكتاب " الإيمان " من "صحيح البخاري" على الشيخ عبدالعزيز بن عبدالرحمن العجلان ، وكتاب " أصول السنة للإمام أحمد بن حنبل على الشيخ عبدالله بن عمر الدميجي ، وكتاب " القاعدة المراكشية" لشيخ الإسلام ابن تيمية على الشيخ ناصر بن عبدالكريم العقل، درس كتاب"مجمل اعتقاد أهل السنة والجماعة"على مؤلفه الشيخ ناصر العقل،

و"مدخل دراسة الفرق عند شيخ الإسلام ابن تيمية" على الشيخ أبو زيد بن محمد مكي، ودرس "مسائل الأسماء والأحكام في حقوق المسلمين أئمتهم وعامتهم ومنع مسالك التكفير" على الشيخ عبد العزيز بن أحمد الحميدي، ودرس "دراسات في الأهواء والفرق والبدع وموقف السلف منها" على الشيخ ناصر بن عبدالكريم العقل ؛ ودرس "الأديان والفرق" على الشيخ أبو زيد بن محمد مكي، ودرس شرح " عقيدة السلف وأصحاب الحديث " للصابوني على الشيخ عمر العيد ، ودرس شرح " نواقض الاسلام " على الشيخ سعد الشثري ، ودرس " المذاهب الفكرية المعاصرة " على الشيخ أبو زيد بن محمد مكي ، ودرس "منهج شيخ الإسلام ابن تيمية في التعامل مع الخلاف العقدي" على فضيلة الشيخ يوسف الغفيص ، ودرس "منهج شيخ الإسلام ابن تيمية في التعامل مع الخلاف العقدي" على فضيلة الشيخ يوسف الغفيص ، ودرس "منهج شيخ الإسلام ابن تيمية في التعامل مع فضيلة الشيخ على فضيلة الشيخ على فضيلة الشيخ سعد الشثري . ودرس كتاب "العبودية" على فضيلة

الشيخ عبد الرحمن القرشي، ودرس شرح " عقيدة أهل السنة والجماعة "لحرب الكرماني على الشيخ عبدالله الشمسان.

305

ثانياً:علم الحديث:

فبدأ بحفظ "الأربعون النووية" ودرسها على الشيخ صالح التويجري وكذلك الشيخ مساعد المديفر ، ودرس شرحها"جامع العلوم والحكم" على الشيخ طلال أبو النور ، ودرس "الأربعون المكية" على الشيخ عبدالكربم الخضير، ودرس كتاب "تيسير العلام" على مؤلفه الشيخ عبدالله البسام - رحمه الله - بالمسجد الحرام، وفي دار الحديث على الشيخ عبدالله الحسامي - رحمه الله - ، ودرس كتاب "عمدة الأحكام" للمقدسي على الشيخ وصبى الله عباس ، ودرس كتاب "بلوغ المرام" على الشيخ محمد بازمول ، ودرس عدة كتب من "الصحيحين" على الشيخ يحيى عثمان الهندي بالمسجد الحرام ، ودرس كتاب الإيمان من "صحيح مسلم" على الشيخ سعد الحميد ، ودرس كتاب البيوع من"صحيح البخاري" على الشيخ صالح آل الشيخ ، ودرس كتاب بدء الوحي والإيمان من "صحيح البخاري" على الشيخ عائض القرني والشيخ إبراهيم منزل ،ودرس كتاب "الحج" من "صحيح البخاري" على فضيلة الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله الراجحي ، ودرس عدة كتب من "سنن النسائي" على الشيخ على الهندي - رحمه الله - بالمسجد الحرام ، ودرس"نيل الأوطار" على الشيخ صالح بن حميد بالمسجد الحرام ، ودرس "الموطأ" للإمام مالك على الشيخ عبدالرزاق أبو البصل ، ودرس كتاب"المحرر" لإبن عبدالهادي على الشيخ عبدالكريم الخضير؛ وأخذ سند " المد النبوي " عن شيخه عبدالوكيل بن عبدالحق الهاشمي وقد قرأ عليه "المسند" للإمام أحمد وقد أجازه بالمد النبوي إجازة مكتوبة بيده وناوله إياها بعد قياسه على مده الذي حصلت له الإجازة به، ودرس كتاب " مختصر صحيح البخاري " للزبيدي على الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله الراجحي ،ودرس كتاب " العلم " لأبي خيثمة النسائي على الشيخ عبدالكريم الخضير ، ودرس كتاب " حلية طالب العلم " للشيخ بكر أبو زيد؛ على الشيخ مساعد بن محمد المديفر ، ودرس كتاب "ذكر من اختلف العلماء ونقاد الحديث فيه" لإبن شاهين على الشيخ حاتم الشريف ، ودرس كتاب "سنن أبي داود" على الشيخ سليمان الدخيل ،ودرس "شرح كتاب المناقب من صحيح البخاري "على الشيخ مساعد المديفر ،ودرس "شرح كتاب الجامع من بلوغ المرام" على الشيخ خالد بن على المشيقح ، ودرس كتاب "

أحاديث الفتن والحوادث "للإمام محمد بن عبد الوهاب على الشيخ صالح الفوزان ؛ ودرس شرح "كتاب الفتن من صحيح البخاري" على الشيخ عبدالعزيز بن أحمد الحميدي ، ودرس شرح "كتاب المغازي من صحيح البخاري" على الشيخ مساعد بن محمد المديفر ، ودرس شرح تخريج الحديث" على الشيخ سعد بن عبدالله الحميد. ودرس شرح "عمدة الاحكام " على الشيخ سعد المديفر ، ودرس شرح "مقدمة ابن ابي حاتم في الجرح والتعديل " على الشيخ سعد الحميد ، درس شرح كتاب " المنتقى للمسند بن الجارود " على فضيلة الشيخ عبد المحسن الزامل، ودرس كتابي "الاوائل السنبلية " و "الشمائل المحمدية " بالإسناد لمؤلفيهما على فضيلة الشيخ عبد الرحمن الموجان، ودرس شرح كتاب "الأدب" من مختصر الزبيدي للبخاري على الشيخ عمر المقبل، ودرس شرح "رسالة أبي داود لأهل مكة" على الشيخ سعد الحميد.

#### ثالثاً:علم مصطلح الحديث:

فدرس "البيقونية" على الشيخ سعد النفيعي ، ودرس كتاب "نخبة الفكر" على الشيخ إبراهيم منزل والشيخ سعد بن عبدالله الحميد ، ودرس كتاب "معرفة أنواع علم الحديث" بالإسناد إلى مؤلفه ابن الصلاح على الشيخ حاتم بن عارف الشريف، ودرس كتاب" نزهة النظر" للحافظ ابن حجر ، بالإسناد إلى مؤلفه ؛ على الشيخ حاتم الشريف ، و الشيخ سعد الحميد، ودرس "قواعد العلل" من شرح علل الترمذي لابن رجب على الشيخ سعد الحميد.

#### رابعاً:علم الفقه:

فدرس كتاب "عمدة الفقه" للإمام المقدسي على الشيخ أبوعمر فضل الحق بدار الحديث ، وكذلك على الشيخ فهد العريني ، والشيخ يوسف بن محمد الغفيص، ودرس كتاب "زاد المستقنع" على الشيخ محمد بن صادق الأنصاري ، والشيخ محمد بن محمد المختار الشنقيطي ، ودرس كتاب "منار السبيل" على الشيخ طلال أبو النور ، وكذلك درس عليه كتاب "زاد المعاد" ودرسه أيضاً على معالي الشيخ صالح بن عبدالعزيز آل الشيخ ، ودرس كتاب الصيام من "الشرح الممتع" على سماحة الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله آل الشيخ . ودرس كتاب" نيل المآرب "على مؤلفه الشيخ عبدالله البسام – رحمه الله— بالمسجد الحرام ، ودرس كتابي "الكافي" لإبن قدامة و" القواعد والتقاسيم النافعة" لإبن سعدي على فضيلة الشيخ صالح بن عبدالعزيز آل الشيخ ، ودرس كتاب" منهج

السالكين" على الشيخ عبدالله العقيل ، وكذلك على الشيخ خليل المديفر ، ودرس "مدخل لدراسة الشريعة " على فضيلة الشيخ يوسف الغفيص ، ودرس كتاب الصيام والحج من "بلوغ المرام" على الشيخ سلمان بن فهد العودة ، ودرس كتاب " الدرر البهية " للشوكاني على الشيخ محمد بن عمر بازمول ، ودرس كتاب " القواعد النورانية " لإبن تيمية على فضيلة الشيخ يوسف الغفيص ، ودرس كتاب "الحج" من "بلوغ المرام" على فضيلة الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله آل الشيخ ، ودرس كتاب "منسك الحج" لشيخ الإسلام ابن تيمية على فضيلة الشيخ عبدالله الجبرين، درس "الخلاف الفقهي" على الشيخ حاتم الشريف،ودرس"منهج البحث في الفقه الإسلامي"على الشيخ على المحمادي. ودرس مقدمة " المجموع " للنووي على الشيخ ابراهيم الخضيري ، ودرس " القواعد الفقهية الكبرى وتطبيقاتها المعاصرة " على الشيخ سعد الشهري.

خامساً: علم أصول الفقه:

فدرس كتاب "الورقات" للجويني على الشيخ محمد بن صادق الأنصاري -رحمه اللهوكذلك على الشيخ غازي بن مرشد العتيبي ، وكتاب "روضة الناظر" على الشيخ عبد
الباقي الأنصاري ، ودرس كتاب "الرسالة" للإمام الشافعي على الشيخ محمد السعيدي،
ودرس شرح "كتاب القواعد الخمس الكبرى" على الشيخ عبدالملك بن محمد السبيل،
ودرس" تخريج الفروع على الأصول" على الشيخ محمد بن حسين الجيزاني، ودرس
كتاب "تحفة أهل الطلب شرح قواعد ابن رجب" لإبن سعدي على الشيخ سعد الشثري ،
ودرس كتاب " المقدمة الأصولية " لإبن رشد على الشيخ هاني بن عبدالله الجبير،
ودرس" شرح غاية السول الى علم الأصول" لإبن عبد الهادي على الشيخ هاني الجبير ،
ودرس كتاب " المستصفى " للغزالي على الشيخ حاتم الشريف،ودرس شرح كتاب
"الرسالة" على الشيخ محمد السعيدي.

سادساً: السياسة الشرعية:

درسها على الشيخ مساعد المديفر ؛ ودرس كتاب "السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية" لإبن تيمية على الشيخ محمد بن إبراهيم السعيدي.

سابعاً:علم التفسير:

فدرس كتاب" أصول التفسير" لإبن عثيمين على الشيخ مساعد الطيار، وكتاب "تفسير ابن كثير" على الشيخ سعد النفيعي ؛ وكذلك على شيخ والده الشيخ يحيى بن عثمان

الهندي بالمسجد الحرام ، وكذلك على الشيخ صالح بن عبدالعزيز آل الشيخ وأيضاً على الشيخ سعود الفنيسان ، ودرس كتاب " المحرر الوجيز" لإبن عطية على الشيخ مساعد بن سليمان الطيار ، وتفسير "سور المفصل" على الشيخ عبدالله بن محمد الأمين الشنقيطي ، ودرس تفسير " سورة الأحزاب " على الشيخ خالد بن علي الغامدي، درس "مقدمة التفسير" لابن قاسم، على الشيخ مساعد الطيار ، ودرس "كيفية تعلم القران الكريم وتعليمه" على الشيخ حسن بخاري، ودرس "مقدمة التفسير" للإمام الطبري، على الشيخ سعود سعود الفنيسان ، ودرس "مقدمة جامع التفاسير" للراغب الأصفهاني على الشيخ سعود الفنيسان ، ودرس "تفسير جزء عم" على الشيخ مساعد بن سليمان الطيار ، ودرس "تحرير التفسير الموضوعي والوحدة الموضوعية" على الشيخ محمد عمر بازمول. "تامناً:علم الفرائض:

فدرس متن منظومة "الرحبية" للرحبي على الشيخ سيد محمد بن صادق الأنصاري وكذلك على الشيخ طلال أبو النور والشيخ هاني الجبير.

تاسعاً: السيرة النبوية:

بدأ في قراءة السيرة على الشيخ عبيد الشربيني ـ رحمه الله ـ بدار الحديث المكية، وكذلك على الشيخ عبدالعزيز الغامدي، ودرس السيرة النبوية من كتاب "زاد المعاد" على الشيخ صالح آل الشيخ، ودرس "الدرة المضيئة" للمقدسي على الشيخ مساعد المديفر. عا شراً: علم النحو:

درس "الآجرومية" على الشيخ/عبدالله التمبكتي ، وكذلك على الشيخ يحيى العقيبي ، ودرس "شرح ابن عقيل" على الشيخ عبدالعزيز الحربي ، وفي دار الحديث درس "النحو" على الشيخ أحمد بن صامل السلمي ؛ ودرس "ملحة الإعراب" للحريري على الشيخ سليمان بن عبدالله النتيفي.

الحادي عشر: علم الحساب:

درسه في دار الحديث على الشيخ أشرف عبدالسلام ؛ وقبله على الأستاذ سعد الزهراني بمدرسة أبي موسى الأشعري لتحفيظ القران الكريم.

الثاني عشر: علم المخطوطات:

وقد درس " منهجية قراءة المخطوط " على فضيلة الشيخ محمد عزير شمس، ودرس " التعامل مع المخطوطات " على الشيخ سعد الحميد، ودرس "مهارات تحقيق

المخطوطات" على الشيخ موفق عبدالله عبدالقادر.

الثالث عشر: التجديد في العلوم الاسلامية:

درس " عوائق التجديد " وايضا " التجديد في التفسير" على فضيلة الشيخ حاتم الشريف ، ودرس " وجوه التجديد في أصول الفقه " على الشيخ حسن بخاري ، ودرس " معالم في تجديد الدرس العقدي " على الشيخ عبد الرحمن الشهري ، ودرس " عصرية الاسلام وعلاقته بمجالات التجديد في التفسير " على الشيخ مساعد الطيار ، ودرس " التجديد الفقهي بين التبديل والمواكبة " على الشيخ غازي العتيبي .

الرابع عشر: مداخل العلوم الشرعية:

أولاً: مدخل لعلم "أصول الفقه":

درس مدخل " لعلم أصول الفقه " على معالي الشيخ الدكتور سعد بن ناصر الشثري وكذلك على الشيخ فخر الدين الزبير علي.

ثانياً: مدخل لعلم" الفقه":

ودرس مدخل " لعلم الفقه " على فضيلة الشيخ سامي بن محمد الصقير.

ثالثاً: مدخل لعلم "القواعد الفقهية":

ودرس مدخل علم" القواعد الفقهية" على فضيلة الشيخ الصديق بن إبراهيم الفكي.

رابعاً: مدخل لعلم" التفسير":

ودرس مدخل "لعلم التفسير" على فضيلة الشيخ محمد بن عبدالله الربيعة، وكذلك على فضيلة الشيخ طه عابدين.

خامساً" مدخل لعلم" اللغة العربية ":

ودرس مدخل " لعلم اللغة العربية " على فضيلة الشيخ سليمان بن عبد العزيز العيوني وكذلك على الشيخ سعيد بن محمد القرني.

سادساً: مدخل لعلم" العقيدة ":

ودرس مدخل " لعلم العقيدة " على فضيلة الشيخ عبد العزيز بن أحمد الحميدي وكذلك على الشيخ سعود بن نمر العتيبي.

سابعاً: مدخل لعلم "الحديث":

ودرس مدخل لعلم "الحديث" على فضيلة الشيخ حاتم الشريف والشيخ سعد الحميد والأستاذ براء بن يوسف حلواني.

ثامناً: مدخل لدراسة "الشريعة":

ودرس مدخل لدراسة "الشريعة" على فضيلة الشيخ يوسف بن محمد الغفيص.

تاسعاً: مدخل لدراسة "تحقيق نصوص التراث والمخطوطات":

ودرس مدخل لعلم "تحقيق المخطوطات" على فضيلة الشيخ موفق عبدالله عبدالقادر، ودرس مدخل إلى "تحقيق نصوص التراث" على فضيلة الشيخ علي بن محمد العمران. الخامس عشر:مصادر الشربعة:

١-مصادر العقيدة: الشيخ لطف الله الخوجة.

٢-مصادر الفقه: الشيخ عبدالرحمن الموجان.

٣-مصادر القواعد الفقهية :الشيخ محمد الصواط.

٤-مصادر أصول الفقه: الشيخ عبدالرحمن القرني.

٥-مصادر السنة وشروحها: الشيخ هشام الحلاف.

٦-مصادر التفسير: الشيخ مساعد الطيار.

السادس عشر: الكتب المجازة بالرواية:

١-كتاب" شمائل النبي ﷺ ": للإمام الترمذي.

٢-كتاب "ذكر من اختلف العلماء ونقاد الحديث فيه": للحافظ ابن شاهين.

٣-كتاب " نخبة الفكر ": للحافظ ابن حجر العسقلاني.

٤-كتاب "جزء الحسن بن عرفة العبدي": للإمام الحسن البصري.

٥-كتاب "علوم الحديث " للإمام ابن الصلاح.

٦-كتاب "الورقات" :للإمام الجويني.

٧-كتاب "العقيدة الواسطية": لشيخ الإسلام ابن تيمية.

٨-كتاب" المقدمة الآجرومية: محمد الصنهاجي.

٩-كتاب " الجزرية" :محمد ابن الجزري.

١٠- كتاب" الرحبية":محمد الرحبي.

١١- كتاب " السلم المنورق في علم المنطق " عبدالرحمن الأخضري.

11- كتاب "توثيق النصوص وضبطها عند المحدثين": موفق بن عبدالله بن عبدالقادر.

١٣- كتاب "الأوائل السنبلية" :للشيخ محمد سعيد سنبل المكي.

السابع عشر: دروس متفرقة:

حضر عدة دروس علمية ومجالس متفرقة لعدد من العلماء وفي مقدمتهم سماحة الوالد الشيخ عبدالعزيز بن باز ، والعلامة الشيخ محمد بن صالح العثيمين رحمهم الله ، والشيخ عبدالرحمن البراك ، والشيخ أبوبكر الجزائري – رحمه الله – ، والشيخ عبدالمحسن العباد ، والشيخ عبدالله الغنيمان ، والشيخ عدنان الزعيم – رحمه الله – ، والشيخ عمر العيد ، والشيخ عبدالرحمن اللويحق ، والشيخ سعود الشريم ، والشيخ طاهر الأنصاري – رحمه الله – والشيخ حمزة الفعر ، والشيخ سعيد بن مسفر القحطاني، والشيخ إبراهيم البشر ، والشيخ عبدالمحسن الزامل، والشيخ عبدالله آل خنين ، والشيخ صالح اللحيدان و الشيخ يوسف الغفيص.

ومازال مشمراً عن ساعد الجد في طريق الطلب ونيته المثابرة في ذلك إلى أن يتغمده الله بواسع مغفرته ورحمته ، وقد قيل "من المحبرة إلى المقبرة".

وكان شديد العناية باقتناء الكتب ومغرما بشرائها والسعي لتحصيلها مطبوعة كانت أو مخطوطة؛ ولهذا حصلت له مكتبة وافرة ومتنوعة بالكتب الشرعية والعلمية ويغلب عليها كتب الحديث وعلوم السنة النبوية الشريفة لاهتمامه بهذا الجانب.

#### ❖ الحياة العملية:

- ١-عمل مشرفاً ثقافياً في جمعية المبرة الخيرية بمكة عام ١٤١٢هـ.
- ٢-عمل مدرساً للقرآن الكريم والثقافة الإسلامية بإدارة الشؤون الدينية بشرطة العاصمة عام ١٤١٣هـ، ثم أميناً لمكتبتها إلى نهاية عام ١٤١٧هـ.
- ٣-انتقل إلى الرياض لطلب العلم وعمل باحثاً شرعياً في مركز البحث العلمي
   بمؤسسة الحرمين الخيرية من عام ١٤١٨ه إلى منتصف عام ١٤١٩ه.
- ٤-عاد لمسقط رأسه مكة وعمل مدرساً للسنة النبوية والثقافة الإسلامية بإدارة الشؤون الدينية بسجون مكة عام ١٤١٩هـ إلى عام ١٤٢٥ه.
  - ٥-أنتقل رئيساً للجنة الدعوة بإدارة المساجد والمشاريع الخيرية بمكة منتصف عام ١٤٢١ه ، ثم نائباً للمشرف العام حتى عام ١٤٢٤ه

7-عمل رئيساً للقسم العلمي بالمكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات في شرق جدة عام ١٤٢٤هـ إلى عام ١٤٢٥ه.

٧-عمل رئيساً للقسم العلمي بمؤسسة هدية الحاج والمعتمر الخيرية بمكة.

٨-عمل مديراً لقسم المشاريع بمؤسسة مكة المكرمة الخيرية.

٩-المشرف العام على موقع "شبكة رحاب مكة ".

#### ♦ العضوبات:

- عضو رابطة الأدب الإسلامي العالمية.
- عضو الجمعية السعودية للإعلام والاتصال.
- عضو مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية.
- عضو لجنة إصلاح ذات البين بمركز حي المسفلة التابع لجمعية مراكز الأحياء بمنطقة مكة المكرمة.
- عضو برنامج " أصدقاء الأسرة " بمشروع ابن باز الخيري لمساعدة الشباب على الزواج بالرياض.
  - عضو اللجنة التنفيذية لإدارة المساجد والمشاريع الخيرية بمكة.
    - عضو الجمعية السعودية للدراسات الدعوية.
      - عضو الجمعية الخيرية لمكافحة التدخين.
  - عضو الجمعية العلمية السعودية للقرآن الكريم وعلومه" تبيان ".
    - عضو الجمعية العلمية السعودية للحسبة.

#### ♦ الدورات التدريبية:

أولاً: دورات" البحث العلمي والمكتبات": ٣٢ دورة مختلفة ومتنوعة في البحث العلمي والمكتبات.

ثانياً: الدورات الدعوية والخطابية:تسع دورات مختلفة ومتنوعة

ثالثاً: الدورات الشرعية: حاصل على ١٢ دورة

رابعاً: الدورات الإعلامية :حاصل على ٩ دورات مختلفة ومتوعة في هذا المجال

خامساً: الدورات التربوية والإجتماعية و (صقل الذات):حاصل ٦٢ دورة في المجال

سادساً: الدورات الإدارية:حاصل على ٤٠ دورة متخصصة في المجال

( المؤتمرات والندوات والملتقيات )

- ❖ المؤتمرات: حضر وشارك في ٣٣ مؤتمرا
- ❖ الندوات :حضر وشارك في ٢٥ ندوة علمية وثقافية وفكرية وأدبية واجتماعية
- ❖ الملتقيات: حضر وشارك في ٢٧ ملتقى من الملتقيات العلمية والأدبية والثقافية والفكرية.

## (من مواقف الوفاء)

وفي الأزمة التي شهدتها منطقة الخليج منذ ١٤١١/ ١٤١١ هـ لم ينس شباب الأنصار الأوفياء ( السعوديون والمقيمون ) مواقف المملكة وحكامها معهم حيث أرسلوا خطابا عاجلا إلى شيخ الجماعة الشيخ محمد صالح بن محمد الأنصاري وطلبوا منه إيصال مشاعرهم وموقفهم إلى مقام خادم الحرمين الشريفين ، والذي يتمثل في ولائهم له وتأييدهم للموقف التاريخي الذي اتخذه لردع البغي ونصرة المظلوم ، ولحماية مقدسات المسلمين ، والحفاظ على أمن البلاد والعباد ، وذكروا أن واجبهم تجاه المملكة مضاعف في أعناقهم وأن انتماءهم إلى سلفهم الصالح المجاهد ( الأنصار جند الله ورسوله ) يحتم عليهم مبايعة خادم الحرمين الشريفين على الجهاد في سبيل الله والوقوف صفا واحدا سلما لمن سالمه وحربا لمن حاربه وعاداه فوق أي أرض وتحت كل سماء .

وفورا لبى الشيخ النداء فأرسل برقية إلى خادم الحرمين الشريفين بهذا المعنى وقد رد عليها خادم الحرمين الشريفين بما أثلج الصدر .

ودعما لذلك الموقف الوفي قام الشيخ بزيارة خاطفة لمقام صاحب السمو الملكي الأمير نايف بن عبد العزيز وزير الداخلية في جدة مع كوكبة من شباب الأنصار

( السعوديون والمقيمون ) لتقديم أنفسهم رخيصة في سبيل الدفاع عن مقدسات المسلمين ، ولظروف خارجة عن الإرادة قام سموه من الصالة قبل وصولنا إلى جدة ، ولكنه ترك للشيخ رسالة وبيانا ألقاه بالنيابة عن سموه سعادة مديرمكتبه الأستاذ إبراهيم الداود كان نصه :

" يبلغكم سموالأمير تحياته وسروره البالغ تقديرا لموقفكم النبيل ومشاعركم الطيبة،ويقول لكم:

اعلموا معشر الأنصار أننانعتبركم مثل السعوديين ولانشك في ولائكم وإخلاصكم..، وأمرالشيخ بمراجعتهم غدا، وبعد هذه المقابلة ذهب الوفدالأنصاري إلى قصر سموالأمير محمد بن سعودالكبير في جدة لإبلاغه بموقفنا من أزمة الخليج فابتهج سموه وارتسمت على محياه علامات الفرح والسروروعرف أن زرعه الذي ظل يتعاهده بالرعاية والعناية قد

نمى وسوف يحصد ما تقر به عينه، ومن مظاهر فرحه قوله للشيخ: لم أكن أعرف أن فيكم هذه الوجوه الشابة المباركة ، وقد كنت أظنكم يا الأنصار مجرد شيوخ وكهول ، أما هؤلاء الشباب فلابد أن تعرضهم على الأمير نايف والأميرأحمد لتقديمهم للتدريب والجهاد...".

وعند رجوع الوفد إلى الرياض قابل صاحب السمو الملكى الأمير سلمان بن عبدالعزيزأمير منطقة الرياض ، ولن ينس أحد منا كلمة سموه عندما قال له الشيخ محمد صالح الأنصاري هؤلاء شباب الأنصار بعضهم سعوديون وبعضهم سعودي إلا ربعا جاؤوا مبايعين خادم الحرمين على الجهاد والدفاع عن الإسلام والمسلمين ...فضحك الأمير ومن كان حوله في مجلس الإمارة حتى بدت نواجذه وقال سموه كلمة ظلت حلما يحلم به كل أنصاري يعاني من عدم الإستقرار واضطراب الأحوال بفقدان الهوية وهي قوله : ياشيخ إن شاء الله يكمل الربع أبشروا بالخير " (۱)، وقد ألقى الشاعر أحمد بن عبد الله الأنصاري قصيدة بين يدي الأمير سلمان بن عبد العزيز بعنون " بايعناك على الجهاد " نشرت في جريدة الجزيرة العدد ( ۲۰۵۷۷ ) في ۱۲ / ۳ / ۱۲۱۱ هـ منها الأبيات التالية :-

مازال يدفعنا عزم ويحفزنا حتى أتينا وبايعناك سلمانا جئناك يقدمنا شيخ يعاهدكم ولايريد لهذا العهد كتمانا

لو خضتم البحر خضنا البحر قاطبة وما سمعتم بعون الله شكوانا

(١) وفي عام ١٤٢٧ه، تواصل شيخ الأسرة مع الأمير ،وذكره بوعده، فوعده الأمير وقتها بأخذ الأمر بعين الاعتبار ،وتصحيح وضع غير السعوديين منهم تدريجيا فأوعز سموه للجامعات السعودية بقبول أبناء الأنصار من آل نافع من غير قيد أو شرط، ووجهه بتقديم طلب الجنسية للجامعيين منهم للأمير نايف وزير الداخلية، ووعد بالشفاعة فيها، وقدمها الشيخ فعلا لعدد منهم، ولا تزال في وكالة الأحوال المدنية، وعندما صار الأمير سلمان وليا للعهد في عهد الملك عبدالله، تقدم إليه إليه شيخ الأسرة في حينه الشيخ عبدالرحمن الأنصاري، وذكره بالأنصار خيرا، فأوعز سموه للداخلية دراسة الملف كاملا، وتمت دراسته في جميع الدوائر الأمنية والرسمية في الرياض ومكة والخارجية، ثم رفعت توصية من تلك الجهات إلى المقام السامي بعد أن آل الملك لله ثم للملك سلمان نصره الله؛ إلا أن وكيل وزارة الداخلية حينها تحفظ على المعاملة وحال دون رفعها للمقام السامي لخلاف شخصي بينه وبين زميله في العمل سابقا الشيخ عبدالرحمن الأنصاري، عندما كان مستشارا إعلاميا في وزارة الداخلية، وكانت آمال وطموحات غير السعوديين من آل نافع في سيدي خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان، بعد الله ، لا حدود لها، لمعرفته التامة لهم، وبوضعهم، وتاريخهم في المملكة، ووعده السابق لهم، خاصة بعد أن توقفت كافة التسهيلات التي كانوا يتمتعون بها بعد عام التامة لهم، وبوضعهم، وتاريخهم في المملكة، ووعده السابق لهم، خاصة بعد أن توقفت كافة التسهيلات التي كانوا يتمتعون بها بعد عام

. .

316

فمذ تولى سعود بعد والده فمر بنا نحو أهل البغى وارم بنا

منحتموه لنا برا وإحسانا أحفاد سعد وأوفى الناس أَيْمَانًا

أبناءكم من بني الأنصار من رضعوا غرستموا سيدي فطاب غرسكموا طوقتموا منهمُ الأعناق فاعترفوا ليسو كقوم لئام ضل سعيهم لأنهم غصن هذا الدوح تربطهم وادي العقيق وبين الحرتين إلى يابن الإمام الذي صارت بحكمته من أعلن الشرع دستورا لدولته إليك لحن فداء من ذوي ثقة حياتنا هي محياكم وموئلنا

من الجزيرة إخلاصا وعرفانا فتيان صدق وأنصارا وأعوانا وشنفوا سمع هذا الكون شكرانا وكافؤوا البر والإحسان كفرانا بكم دماء وأرحام لقحطانا وادي قباء وأحد كان مثوانا جزيرة العرب بعد البؤس بستانا وحكم الشرع إسناداً وقرآنا كن كابن جفنة واسمع شعر حسانا إليكموا سادتي يافخر عدنانا

وقد نظم شعراء الأنصار في هذه الأزمة مجموعة من القصائد المليئة بمشاعر الولاء والتأييد لحكومة خادم الحرمين الشريفين ، والاستعداد للجهاد في سبيل الله شأنهم في ذلك شأن سلفهم المجاهد . كما نظموا قصائد كثيرة بمناسة تحرير الكويت ورد عدوان الباغى المعتدي وهذه نماذج من تلك القصائد بنوعيها .

#### أولا: القصائد التي قيلت في الأزمة:

أول ذلك قصيدة قالها الشاعر: أحمد بن عبد الله بن محمد الأنصاري بمناسبة تأييد بني الأنصار للحكومة السعودية في إجراءاتها لصد عدوان العراق حيث حشد قواته على الحدود. وقد ألقيت هذه القصيدة بين يدي سمو الأمير سلمان بن عبد العزيز آل سعود أمير منطقة الرياض يوم الأحد ٢٧ / صغر / ١٤١١ هـ الساعة العاشرة صباحا في إمارة منطقة الرياض. وهي كالتالي:

(بايعناك على الجهاد ياسلمان )

والظنّ إثم ويردي المرء أحيانا مقطّعا من حبال الودّ أقرانا كان الجحود لها رقما وعنوانا على العروبة والإسلام هتانا ظن الغبى بنا ضعفا وإذعانا دك الكويت بليل ما به قمر مسطرا برمال البيد ملحمة وربع قوم أساة كان فضلهموا

\* \* \*

عرضا مصونا وجيرانا وإخوانا وعثت تفسد فيها لص بغدانا وهي التي جمعت أرزاق دنيانا وعزها سارقا للمال عجلانا

شردت شعب كويت وانتهكت بها سرقتها ونهبت اليوم ثروتها لم يكف مال عراق إذ لعبت به حتى أتيت كويا في حضارتها

\* \* \*

إعادة القدس للإسلام أردانا بالعار لص فيبدوا القوم عميانا واستنقذوا ما تبقى منكم الآنا بالأمن خوفا وبالأعمار أكفانا

جيش العراق الذي كنّا نظن به لهفي على جيش بغداد يجللهم جيش العراق أفيقوا من سباتكموا فقد تلاعب صدام فأبدلكم

وحطموا لعدو الله أركانا

وبوقنون بوعد الله إيانا

318

كنتم وقودا لنار الحرب مذحجج محضتكم نصح ذي ود لتلتمسوا فإن عرفتم سبيل الله فانطلقوا وإن رفضتم سبيل الله واتجهت وجدتموا فهدنا أعد عدته أعد جيشا قوبا لا تنهنهه قوما كماة إذا عدوا فواحدهم يسارعون إلى مرضاة خالقهم جنُّ أذا فزعوا أسد إذا غضبوا إن تفخروا بدمار من قذائفكم أوقلتموا نحن مليون فكثرتكم

فباعكم وكأن الحرب ما كانا بين الغياهب برهانا وفرقسانا قواتكم نحونا ظلما وعدوانا لصون آمن أرض الله سكانا أبواق لص حقير جاء يشنانا يحمى الذمار ويلقى الألف جذلانا يحمون بالنار إسلاما وأوطانا فالشهب تصرع فوق الأرض شيطانا قد لا تساوي مع الضرغام ظلمانا

شعب الكوبت فعين الله ترعانا جيشا رهيبا واحكاما واتقانا

صبرا بنى عمنا أبناء ديرتنا وخادم الحرمين البَرُّ يَدْعَمُكم

إلا الأذلين ممن مان أو خانا ومسلمون فن تبتز إنسانا يلقى إلى الناس أشكالا وألوانا وهو الذي نحر الإسلام قربانا وقد عرفناه للإسلام طعانا

ياذا العباءة لم تخدع مقالتكم فمن غزوت بجيش الغدر هم عرب شأن المنافق إن ضاقت مذاهبه لص تشدق بالإسلام يعلنه أين الجهاد من البعثى يعلنه

وقد لعبتم بها أعداء مولانا أن صاح بوم وقال اليوم بهتانا إلى الخليج لردع البغي إذكانا لما رأوا ما دهي أهلاً وجيرانا

إن الأحاديث والآيات تلعنكم ماضر مكة والإسلام يعمرها إن الذين أجابوا الفهد فاتجهوا هم مسلمون فقوم منصفون لنا

حتى أتينا وبايعناك سلمانا

ولا يربد لهذا العهد كتمانا

وما سمعتم بعون الله شكوانا

منحتموه لنا برا وإحسانا

أحفاد سعد وأوفى الناس أيْمَاناً

من الجزيرة إخلاصا وعرفانا

فتيان صدق وأنصارا وأعوانا

وشنفوا سمع هذا الكون شكرانا

وكافؤا البر والإحسان كفرانا

بكم دماء وأرحام لقحطانا

وادي قباء و أحد كان مثوانا

جزيرة العرب بعد البؤس بستانا

وحكم الشرع إسنادا وقرآنا

كن كابن جفنة و اسمع شعرحسانا

إليكموا سادتي يافخر عدنانا

ما زال يدفعنا عزم ويحفزنا جئناك يقدمنا شيخ يعاهدكم لو خضتم البحر خضنا البحر قاطبة فمذ تولى سعود بعد والده

فمر بنا نحو أهل البغي وارم بنا أبناءكم من بني الأنصار من رضعوا غرستموا سيدي فطاب غرسكموا طوقتموا منهم الأعناق فاعترفوا ليسوا كقوم لئام ضل سيعهموا لأنهم غصن هذا الدوح تربطهم وادي العقيق وبين الحرتين إلى يابن الإمام الذي صارت بحكمته من أعلن الشرع دستورا لدولته اليك لحن فداء من ذوي ثقة

حياتنا هي محياكم وموئلنا

ثانيا: نماذج للقصائد التي قيلت بعد نهاية الأزمة والتي تعبر عن مشاعر البهجة والسرور بما تحقق للمسلمين من انتصار على العدو الغاشم ، وأول ذلك قصيدة للشاعر أحمد بن عبدالله الأنصاري وهي بعنوان: (الفتح المبين)

#### بمناسبة تحرير دولة الكويت

وفجر مجد به الظلماء تنكشف فتح مبين وتاريخ ومنعطف ملاحما و ثرى صحرائنا صحف نصر عظيم به خطت أسنتنا نادتك يا خادم البيتين والهة إذ عريد البغى والطغيان والصلف من الجمال فلا عقد ولا شنف (هيا انقذوني) فجار السوء جردني أبية فأتى بالجيش ينتصف فكنت معتصما إذ تستغيث به مغنى الجمال وحقلا روضه أنف هى الكوبت التى كانت مرابعها وحطم البغى في أنحائها عصف فككتها ورددت اليوم غربتها أوفيت إذ غدروا عدلت إذ جنفوا مدت إليك يد العرفان قائلة أن الخليج مباح ما به أنف وظن صدام جهلا من سفاهته تجتاحه وهو مذعور و منكسف هبت عليه من الصحراء عاصفة وشعبه فوقها تلفه السدف يعيش في مخبأ في الأرض شيده وقابع خلف جحر الضب يرتجف وجنده بین مأسور یلوذ بنا غربانه و ذئاب الدو تختطف وجيفة فوق رمل البيد تنهشها فاستيقظوا ورأوا أبطالنا زحفوا عاشوا شهورا سكارى من غرورهم قالوا الصواربخ قلنا لا تخوفنا

فعندنا شهب تدك ما قذفوا

321

وهددونا بغاز في مخازنهم حذرت من قبل في قصيدة سلفت ظنوا الخنادق تنجيهم وتصرفنا فاستسلموا بعد ما عاشوا بعاصفة إليك يا خادم البيتين تهنئة حملت أمرا جسيما لا يقوم له فكنت طودا عظيما لا تحركه يا عصبة الغدر يا من بان حقدهم لا تحسبوا أن جرح الغدر مندمل نعطيكم التبر تعطونا مراوغة يا عصبة الغدر إنا لن نسامحكم زبف المشاعر أبدتها شدائدنا يبقى الخليج و يبقى أهله سندا يا فهد يا خلفا للراشدين على أنت الإمام وهذا البيت قبلتنا يا أحمد (١) المجد خير الخيرين أبا إليك تهنئة الأنصار من حلفوا لكنهم أظهروا ما في جوانحهم

فزاره من نسور الجو من نسفوا جيش العراق وبعض المُرِّر يُرْتَشَفُ عنهم إذا أوقدوا البترول أو نزفوا شهرا تولى وشهرا كاد ينتصف يزفها نحوك الآباء والخلف إلا أولو العزم والأبطال تختلف زوابع قصدها التهوبل والسرف موتوا من الغيظ أو من دجلة اغترفوا وإن تفنن في الألفاظ مقترف تطفیف کیل وتمرا کله حشف ولن يفيدكم التبرير والأسف وقد تجرد من بالحقد يلتحف للمخلصين وإرغاما لمن هتفوا نهج الرسول ونعم النهج والسلف والشرع دستورنا والرأى مؤتلف أنت الكريم وأنت الركن والكنف إذ بايعوك وما من ربية حلفوا وعرفوه بلام قبلها ألف

<sup>(1)</sup> هو صاحب السمو الملكي الأمير أحمد بن عبدالعزيز حيث هنأه وفد من جماعة الأنصار بهذه المناسبة وأهدوه نسخة من هذه القصيدة

#### أنا بنوكم و أنا منكم طرف

#### ليعلم الناس من بدو و حاضرة

\* \* \*

وفيما يلي نص الخطاب الذي أشرت إليه والذي بعث به شباب الأنصار إلى شيخهم وطلبهم فتح باب الجهاد أمامهم دفاعا عن الإسلام والمسلمين ومقدساتهم في هذه البلاد الطاهرة و إيصال هذه المشاعر إلى مقام خادم الحرمين الشريفين قائد المسيرة الخيرة في بلادنا.

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله القائل: { إن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون و يقتلون وعدا عليه حقا في التوراة والأنجيل والقرآن، ومن أوفى بعهده من الله، فاستبشروا ببيعكم الذي بايعتم به و ذلك هو الفوز العظيم } و القائل: { واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون }

والصلاة والسلام على رسوله المبعوث لرفع راية الجهاد في سبيل الله حتى تضع الحرب أوزارها القائل: ( من مات و لم يغز ولم يحدث نفسه بالغزو مات على شعبة من النفاق) صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه أولي العزم والجهاد وسلم تسليما كثيرا. أما بعد:

فإلى الشيخ محمد صالح بن محمدالأنصاري سلمه الله نرفع لك خطابنا ونحن يحدونا أمل في التشرف بحمل السلاح بجانب من بايعناه على كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم دفاعا عن البلد الذي أعطانا ولا زال يمدنا بكل خير فهو الذي آوانا بعد

هجرتنا وهربنا من التنصير و الجفاف ، وفتح لنا مدارسه وجامعاته حتى نهلنا من معينها وتثقفنا من ثقافتها فعلمتنا وربتنا ونشأتنا على مبادىء خيرة وغرست فينا روح الإنتماء لسلفنا الصالح المجاهد ألا وهم الأنصار جند الله ورسوله صلى الله عليه وسلم مما يجعل واجبنا تجاه هذا البلد وحكامه مضاعفا في أعناقنا. لذا قررنا نحن شباب الأنصار أن نعلن لك ولأئمة المسلمين في هذا البلد من خلالك أننا عاهدنا الله على الجهاد في سبيل العقيدة السمحة الغراء ، كما يشرفنا أن نهب أنفسنا للدفاع عن المقدسات الإسلامية في هذا البلد الأمين وقيادته المؤمنة الراشدة . و يسعدنا أن نقف صفا واحدا سلما لمن سالمه وحربا لمن حاربه وعاداه فوق كل أرض وتحت كل سماء.

وهذا إقرار منا وتعهد إلى المسئولين في هذه الدولة المباركة ، وإننا لعلى أهبة الإستعداد لمباشرة التدريب ومشاركة إخواننا المواطنين والقوات المسلحة السعودية في كل ما من شأنه الذود والدفاع عن وطن الإسلام والمسلمين إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها ، والله على ما نقول شهيد ..

ونحن إذ نعلن هذا فليس ذلك ببدع علينا ونأمل أن نكون عند حسن الظن بنا وبما أنك شيخنا ومقدمنا عند الدولة (حرسها الله) فقد وجهنا إليك هذه الرسالة راجين فيها إرشادك و مساعدتك فيما ذكر أسوة بأجدادنا الذين قال شاعرهم حسان بن ثابت رضى الله عنه:

فلست بلاق ناشئا من شبابنا وإن كان أندى من سوانا و أحولا نطيع فعال الشيخ منّا إذا سما لأمر ولا نعيا إذا الأمر أعضلا له أربة في حزمه وفعاله وإن كان منا حازم الرأي حولا وماذاك إلا أننا جعلت لنا أكابرنا في أول الخير أولا

والذين قال عنهم سيدهم سعد بن معاذ رضي الله في غزوة بدر الكبرى عندما قال الرسول صلى الله عليه و سلم: (أشيروا علي أيها الناس) وهو إنما يريد الأنصار، فأجابه سعد بقوله: امض يا رسول الله لما أردت فنحن معك فوالذي بعثك بالحق لو

استعرضت بنا البحر فخضته لخضناه معك ما تخلف منا رجل واحد . وما نكره أن تلقى بنا عدونا غدا وإنا لصبر في الحرب صُدُقُ عند اللقاء ...

لعل الله أن يريك منا ما تقر به عينك فسر على بركة الله ..

فنأمل من هذه الحكومة الراشدة أن لا تردنا خائبين ، كما نتوجه إلى المولى العلي القدير أن يمدنا بعونه و توفيقه و أن يجعلنا في مستوى المسئولية ...

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته ،،،

التوقيع: شباب الأنصار السعوديين والمقيمين بالمملكة العربية السعودية

#### تنویه مهم:

قد يرى بعض أهلنا من آل نافع اليوم (٤٤٠ه) ،أن تسجيل مثل هذا الموقف وتدوينه،قد تجاوزه الزمن،ولم يعد له موقع من الإعراب، خاصة بعد التحديات التي طرأت عليهم في المملكة،والتي جعلت بقاءهم فيها،شبه مستحيل،ومأساة الفئة المعلقة منهم، والتي لا تستطيع دفع الرسوم اللازمة لبقائهم نظاميين،وأجبرتها الظروف القانونية على البقاء مخالفين لنظام الإقامة،لعدم السماح لهم بالمغادرة قبل تسديد المستحقات الحكومية المتزاكمة عليهم،وما نتج عن ذلك من إيقاف الخدمات المالية والحكومية ،وفصل أبنائهم من المدارس،وحرمان المرضى من العلاج في المستوصفات والمستشفيات الأهلية،فضلا عن الحكومية،وأضرار بالغة لحقت حتى بكفلائهم السعوديين،وهو إجراء عام لكافة المقيمين،وليس خاصا بالأنصار من آل نافع فقط،وله أسباب منطقية واقتصادية وجيوسياسية وجيهة...فنقول لتلك الفئة القليلة منهم: الوفاء عند ذوي المروءة ليس له زمن أو ثمن،وهو من شيم الكرام،والكريم لا تتسيه قسوة الأيام،ومرارة الحرمان، ما سبق من النعيم والإحسان؛ بـل يعـذر ،ويلـتمس الأعـذار،والأم مهمـا قسـت فلـيس لهـا غيـر البر،والوفاء،وهذا تاريخ ينقل بأمانة،وبحلوه ،ومره،ولا يترك أو يحذف تبعا لإحدى حالتي الرضا أو السخط..!

ونرجو ألا نكون ممن قال الله تعالى فيهم:

( وَمِنْهُم مَّن يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِن لَّمْ يُعْطَوْا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ ) سورة التوبة آية ٥٨

بل نرجو أن نكون ممن امتثل بقول الله تعالى:

( وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُوا مَا آتَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ سَيُؤْتِينَا اللَّهُ مِن فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ سَيُؤْتِينَا اللَّهُ مِن فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَاغِبُونَ ) سورة التوبة آية ٥٩-٥٩

وممن امتثل بقول الحبيب صلى الله عليه وآله وسلم:

عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم للأنصار:

(إنكم ستلقون بعدي أثرة(١) فاصبروا حتى تلقوني وموعدكم الحوض) رواه البخاري

والأنصار أهل ديانة، لا أهل دنيا، و أهل شيم وقيم ومروءة، لا أهل نكران وجحود، وهم أولى بتقدير الظروف التي تمر بها البلاد، والتحول الوطني فيها، ولن يكون البقاء أو الخروج لأي مضطر إلا خيرا، وربنا عزوجل أعلم وأحكم بالأمر والمصلحة وهو القائل:

(إِنَّ الَّذِينَ تَوَقَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنتُمْ عِقَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الْأَرْضِ عَقَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا عَفُولِائِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ الْأَرْضِ عَقَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا عَفُولًا وَالْإِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ مَصِيرًا (97) إِلَّا الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ مَصِيرًا (98) إلَّا الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ مَنِيلًا (98) فَأُولِلَا اللَّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ عَوَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا (99) ﴿ وَمَن يُهَاجِرْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَجِدْ فِي الْأَرْضِ مُرَاغَمًا كَثِيرًا وَسَعَةً عَوْمَن يَخْرُجُ مِن بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللَّهِ مَرَاعَمًا كَثِيرًا وَسَعَةً عَوْمَن يَخْرُجُ مِن بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللَّه وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا (100) ) سورة وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللَّه عَوْكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا (100) ) سورة النساء آيات من ٩٠ - ١٠٠

<sup>(2)</sup> أثرة : أي أن الناس سيقدمون عليكم أنفسهم ويستأثرون بالمصالح والأمور دونكم ويفضلون أنفسهم عليكم .

## شكر وتهدير

نثار الأخبار

يجب عليّ في ختام هذه السطور أن أنسب الفضل إلى أهله، فأتقدم بجزيل الشكر وجميل الإعتراف لكل من أسهم وساعدني في إنجاز هذا البحث سواء كانت هذه المساعدة توجيهية أم إعانة ببعض المعلومات والمصادر والمراجع المهمة أو حتى بالتشجيع وأخص بمزيد الشكر والعرفان كلا من :-

1 – الشيخ محمد (هَمّ )(۱) بن محمد الطاهر بن سيدي الأنصاري رحمه الله ، الذي يحفظ بعض القصص والأخبار عن أبناء قطب بن محمد بن نافع الأنصاري وشيئا من أشعارهم وقد نقلت عنه بعض ذلك في الفترة التي كان مقيما بالمملكة، مع مراجعتها وتنقيحها من مصادر غيره، رحمه الله رحمة واسعة وأسكنه الفردوس، ووالدينا وجميع موتانا وموتى المسلمين.

٢- أستاذي النديم الشيخ الفقيه والأديب والكاتب الصحفي المشهور عبد الرحمن بن محمد بن صالح الأنصاري فقد كان أثابه الله بمثابة الموجه والمشرف على هذا البحث إضافة إلى الكثير من المراجع والمعلومات التي أمدّني بها رغم كثرة مشاغله ومسئولياته حفظه الله .

٣- أستاذي النديم الشيخ والفقيه والأديب شاعر الأنصار الكبير وحسانهم: أحمد بن عبد الله بن محمد الأنصاري ، الذي وجّه وسدّد ، وفتح لي باب مكتبته العامرة بالكتب والآثار والمخطوطات النفيسة و النادرة، رحمه الله رحمة واسعة وأسكنه الفردوس، ووالدينا وجميع موتانا وموتى المسلمين.

3-أستاذي الشيخ والداعية محمد بن حمدي بن أحمد الأنصاري، على ما وجهني، وأفادني من المعلومات الغزيرة، رحمه الله رحمة واسعة وأسكنه الفردوس، ووالدينا وجميع موتانا وموتى المسلمين.

٥- أخي وزميلي العزيز الشيخ الداعية الوقور / محمد صالح بن محمد جاكر الأنصاري الذي زودنى ببعض المخطوطات والمراجع النادرة وبعض المعلومات المهمة بعد سفره

<sup>(1)</sup> انظر التعليق علي هذه الألقاب ص ٩٣-٩٤ و في هامش ص ١١٩ من هذا الكتاب.

للمغرب وموريتانيا ومالي رحمه الله رحمة واسعة وأسكنه الفردوس، ووالدينا وجميع موتانا وموتى المسلمين.

7- أخي وزميلي النديم الأستاذ والأديب والشاعر والباحث/ صديق بن عبد الباقي بن محمد الأنصاري فقد ساعدني في إعداد بعض التراجم مشكورا وكان له الدور البارز في التحفيز على ظهور الكتاب.

وللحقيقة أقول بأنني لم آخذ بكل توجيهات ونصائح هؤلاء المشايخ والأساتذه لظروف خارجة عن إرادتي ولعلّي أستدرك ما أمكن من ذلك في المرات القادمة إن شاء الله.

# تنويه: (البادئ أظلم)!!

قال تعالى: ( لا يُحِبُ اللَّهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِمَ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا) سورة النساء (١٤٨)، وقال تعالى: (فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ) سورة البقرة (١٩٤)، وفي سنن الترمذي عن عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّه وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ) سورة البقرة (١٩٤)، وفي سنن الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رجلا تقاضى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأغلظ له، فهم به أصحابه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: دعوه فإن لصاحب الحق مقالا ..)

أحد أكابر مجرميها ،من ذوي الرأي الأحادي ،والإقصائي ،ممن زوّر ودلّس، عن تاريخ آل نافع باسم (بني إنفا) ،مثله مثل :من يشرب الخمر على صوت القرآن ؛ لأنه مصاب بالشيز وفيرنيا ، وكإمام وخطيب جمعة خطب في الناس خطبة عصماء في العفة والأمانة والنزاهة والصدق وصلة الرحم ،ثم قرأ في الركعة الأولى :الآيات من ١-١١ من سورة المؤمنين ،مكررا منها من ٥-٧ مستعبرا للبكاء .. !ثم قرأ في الركعة الثانية :الآيات الأول من سورة الصف ،مكررا منها ٢-٣ ومستعبرا للبكاء أيضا ،ثم خرج من الجامع مباشرة متوجها للخمارة ،فشرب ،ومارس ما قبحه الله ،ثم خرج منها ،حامدا لله ومثنيا عليه بما هو أهله ، وقد أشهده على أنه قد عفا عن كل من ظلمه ،ولم يعرف قدره ،أوانتقص من قدره ،ومقامه الأسمى والمعظم ..!

كَمُطعِمَةِ الأيتام مِن كدِّ فرجِها \*\*\*\* لكِ الويلُ لا تزني ولا تتصدّقي مثل هذا الشخص – نسأل الله العفو والعافية – بين أمربن لا ثالث لهما:

إما أنه لا يؤمن بيوم القيامة ،والوقوف بين يدي الله،وقد أمن مكر الله، وإما أنه شخص مريض نفسيا،ولديه مرض انفصام في الشخصية..!

فهذا النثار المتواضع عن أخبار بقايا الأنصار في صحراء تمبكتو هو أولى المحاولات على الإطلاق للتعريف بهم خاصة وبالأنصار عامة، وقد نشرت مسودته الأولى بين خاصة الخاصة من أسرتنا للاطلاع وتلقى توجيهاتهم وملحوظاتهم عليه عام ١٤١٢ه ثم انتشر خبره وتلقفه سائر المهتمين والمتابعين من مثقفي الأسرة وانتشر بعد ذلك في كل البلاد التي يوجدون فيها؛ بل قام بعضهم بنشره خارج نطاق الأسرة لتحقق بغيته فيه بالتعريف بالأسرة ونسبها وتاريخها ورجالها، وصارت له أصداء واسعة في الشرق والغرب بعد نشر فصوله في الانترنت فور انطلاق خدمة الانترنت في المملكة العربية السعودية ، فدرج من كتب بعد ذلك من كتاب الأسرة وأدبائها ممن تسامت نفوسهم عن غمط الناس ،وتزينت عقولهم بالآداب الشرعية والإنسانية، ولم يلبسوا ثوب الزور والبهتان بتقمص أدوار غيرهم والاعتداء على حقوق الملكية العلمية والفكرية ، ولم يخلُّوا بواجب الأمانة العلمية، ولم يحوجهم الله إلى التسلق على أكتاف غيرهم أومحاولة إسقاط خصومهم بتشويه رأيهم أو قمعهم، ولم يسعوا لأن يحمدوا بما لم يفعلوا .. درجت هذه الفئة الشريفة،والنبيلة من كتابنا على الاعتراف بأسبقية هذا النثار في بابه وأشادوا بما جاء فيه من معلومات مهمة في التعريف بأسرة آل نافع الأنصارية فجزاهم الله خيرا على سلوك مسلك الأسوياء ومنهج التكامل والتعاون والنصرة والتأييد والمدارسة والمناقشة، وعدم التناقض مع غيرهم من البناة الذين يحيون ما اندثر وتناثر من تاريخ أسرتنا وتراثها المغمور والمنسى إثراء وإغناء للمكتبة العربية والإسلامية بجزء مطمور ومهمل من تراثها وتاريخها في هذا الجزء الغالي من العالم العربي والإسلامي في شمال أفريقيا وعاصمتها التاريخية والتراثية جوهرة الصحراء الكبرى مدينة تمبكتو العربية والمغاربية الأصيلة ، ثم رأيت بعض المتأخرين ممن كتب عن تاريخ هذه الأسرة وقد أعمته نار الغيرة والمنافسة فحاول بشكل بائس تشويه الرأي وقمع المخالف وإقصائه بشكل مثير للشفقة والسخرية والدهشة، أساء به إلى نفسه قبل منافسيه ،فتنكر لمن سبقه ولم يعرف الفضل لذويه ؛ بل عمد لما هو أشنع وأقبح وهو عمل مسترقى السمع ..ذلك أنه في بدايات عزمي على التدوين والجمع والكتابة للتعريف بأسرتنا - للأسباب التي شرحتها في المقدمة - عام ١٤٠٦ه عرضت عليه الأمر وطلبت مشورته لمكانته منى حينها ولا يزال ،فأيدني

وشجعني وزودني برؤوس أقلام ونتف عن محورين فقط ،وحصريا ،وليس بعدهما حرف واحد منه:

- ١- مسودة لشجرة نسب أبناء أبين بن الحاج عبد الله بن قطب .
- ٢- كليمات متقطعة ورؤوس أقلام دونتها من كلام شفوي سمعته منه في تلك الجلسة
   عن أربعة أعلام من أعلام هذه الأسرة المترجم لهم في هذا البحث

ولم يكن في شيء مما كتبته وضمنته بحثى هذا حرفا واحدا مقتبسا أو مضمنا أو منقولاً أو مستفادا أو مستنبطا أو مفهوما منه غير ما ذكرته في الفقرتين أعلاه ،وكنت في أولى مسودات هذا الجهد المتواضع -وهي موجودة- قد عزوت إليه ذلك،قبل أن يطلب مني بصرامة عدم الإشارة إليه لا تصريحا ولا تلميحا، ومع ذلك لم يرعوي عن البهتان والافتراء ولم ينزجر عن الفجور في الخصومة وشهوة الانتقاص والانتقام ومحاولة تشويه الرأي واقصاء المخالف وتعميم الرأي الأحادي ،وقد كنت أكله إلى إيمانه وصلاته ،فأحسنت به الظن وراعيت فيه كافة الحقوق المعتبرة والواجبة له على عقلا وشرعا وإنسانيا وأدبيا كأخ وصديق ونديم وزميل ،فأصفيته بنسخة من مسودة بحثى هذا مضمنا نسبة تلك الكليمات إليه ،ومتوجا بإهداء خاص ضمنته مشاعر صادقة ،وتبجيلا وتنازلا عن حقوقي اعترافا له بالفضل، وما أسداه إلى من توجيه وما زودنى به شفويا من نتف ورؤوس أقلام حول تراجم الأعلام الأربعة،وقمت بذلك،اتكاء على قواعد سلوكية مقررة إضافة إلى أنى قد وكلته إلى وازعه الإيماني وصلاته وحسن الظن به ؟بأن يكون ذلك منى نحوه أدعى وأحرى به أن يعرف حقى ..إذ لم أتصور ولم أتخيل أنه من أرباب جنون العظمة الذين يقلبون الحقائق فيصدقون أنفسهم،وتخيلاتهم المريضة! وكان العرف المقرر عند سائر العقلاء وأهل الديانة والمروءة والكياسة والإيمان، أنك إذا آثرت أخاك بمالك وملكك وحقك الثابت وتنازلت له عن شيء منه - يعلم قبل غيره ألا حظ له فيه- بمحض إرادتك تأليفا لقلبه وإرضاء لنفسه وإشباعا لغروره وإطفاء لشعلة الحسد ونار المنافسة ،فإن ذلك مدعاة لطمأنته وسكون قلبه وبعده عن قبوله أو تقمصه واستغلاله أو تزويره وإهتباله أواقتناصه وادعائه ؛ بل يخجل ولا يقبل على نفسه ما يعلم براءته منه ،و كانت المفاجأة الأولى عندما طلب منى بكل حزم وجزم مكشرا عن وجه جديد وخلق غير معهود أن أحذف

اسمه من البحث كله، وألا يأتي له ذكر من خلاله بتاتا! (١) فلبيت طلبه ودققت تلك الكليمات من مصادر أخرى متعددة وتحققت منها بأكثر من طربق..ثم كانت المفاجأة الثانية عندما اكتشفت أنني استخدمت في عبارة ذلك الإهداء أسلوبا أخلاقيا تربوبا لا يناسب علميا من يتسم بجنون العظمة؛ عندما استخدم أسلوب رمتنى بدائها وانسلت وتحاشى الإقرار بالسبق والفضل لأهله ودعاه كبرياؤه المزيف وغروره المزور إلى ادعاء ما ليس له والفجور في الخصومة والتمحور حول ذاته وأنانيته مخترما دواعي المروءة والوفاء وحق المودة والإخاء والأمانة العلمية والفكرية باستغلاله ذلك الإهداء المتوج بعبارات لا يستحقها ولا تجدر بمثله فصدق أنه صاحب الملك والإرث لفرط حمقه وتعاظم جرأته على الله فلا حول ولا قوة إلا بالله وحسبنا الله ونعم الوكيل ، وليس جحوده وادعاؤه وتدليسه، ولا سرقته لمصادر العزو في النثار ، ونقل ما فيها مكتفيا ، بالإحالة للمرجع الذي نقلت منه،مدلسا على القراء ،وموهما بأنه قد رجع لذلك المرجع ونقل منه،دون الإشارة إلى أنه إنما أخذ المعلومة جاهزة من النثار دون أن يتجشم غمار البحث عنها،متوهما أن ذلك سيقلل من قدره... ،فكل ذلك ليس هو ما دعاني إلى هذا التنبيه والتوضيح؛ فلو لزم الصمت، ولم يستخدم أسلوب رمتنى بدائها وانسلت ولم يستغفل الأغرار والأغمار وضلل الأخيار وتجنب الهمز واللمز، ولم يسع إلى تشويه السمعة والرأي واسقاط المخالف والمنافس، وحاول بدلا من ذلك اقتناص نقاط الالتقاء والاتفاق وما أكثرها ، والتمس الأعذار فيما شذ فيه وخالف غيره؛ لأن الهدف خدمة عامة وليس ذاتية أو شخصية،أو هدف من خلال تباين الآراء للمدارسة والمناقشة،امصلحة البحث وتكامل المعلومة.. لو كان فعله كذلك لما وجد غير الإشادة والمباركة ،اكنه درس جديد تعلمته من سلوكيات مرضى: انفصام الشخصية،أو الشيزوفربنيا أو ما يسمى جنون العظمة.

<sup>(</sup>١) : بعد أن اطلع على منهجي في البحث وفهرسه ،فانكشف له أوجه الخلاف الجوهرية بين توجهي وتوجهه المتمثلة في رفضي دعواه بتوالي الإمارة وانتقالها بالوراثة بين أبناء أحد الأجداد، وما دققته من نسبتنا إلى بني الأحمر نقلا عن شيخ الأسرة في المملكة الشيخ محمد صالح بن محمد بن الأمين الأنصاري وأخيه الدكتور محمد والشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري مستندا على روايته عن شيخه العالم والقاضي محمد المختار بن حود الأنصاري وغيره من الأدلة والقرائن التي أثبتها في هذا البحث في موضعها .



## فهرس المصادر والمراجع

332

#### أولا: المصادر

١- المصحف الشريف

٢- صحيح الإمام البخاري وشرحه فتح الباري لابن حجر العسقلاني مكتبة العلوم والحكم
 ط ، ٤ ، ٨ ، ٤ ، ٨

٣- صحيح الإمام مسلم شرح الإمام النووي دار الريان.

#### ثانيا: المراجع

ا- مخطوطات مختلفة صورتها من عدد من الإخوان وليس لواحدة منها عنوان وكلها تتناول إما أنساب آل قطب بن محمد بن نافع ( إنفا ) الأنصاري وتراجم بعض أعيانهم وأمرائهم وإمّا شعرهم .

ب- وأما الكتب المطبوعة على النحو التالي:

١-الإحاطة في أخبار غرناطة لذي الوزارتين لسان الدين بن الخطيب

ط ، ۲ ، عام ۱۳۹۳ ه .

٢-الأغاني لأبي الفرج الأصفهاني ، دار الفكر .

٣-الإنباه على قبائل الرواة للحافظ أبي عمر يوسف بن عبدالله بن محمد بن عبدالبر بن عاصم النمري القرطبي المتوفى سنة ٤٦٣هـ،بتحقيق إبراهيم الأبياري، الطبعة الأولى،١٤٠٥هـ،دار الكتاب العربي ،بيروت ، لبنان

٤-الأندلسيون وهجراتهم إلى المغرب، د.محمد رزق، إفريقيا الشرق ١٩٨٩م.

- ٥-الأنساب للسمعاني ٦٦٥ه تحقيق عبدالرحمن يحي المعلمي ،الطبعة الأولى ١٣٨٢ه مجلس دائرة المعارف العثمانية حيدر آباد
  - 7- الأنصار والرسول صلى الله عليه سلم د.إبراهيم بيضون معهد الإنماء العربي ط، ١، ١٩٨٩م .
  - ٧-الأنصار في ليبيا ودورهم الحضاري والثقافي محمد محمد الشيخ الأنصاري ٢٠١١م
    - البجاوي محمد البجاوي الإسلام محمد أبو الفضل إبراهيم ، على محمد البجاوي مكتبة الرباض الحديثة .
    - 9- أيام العرب في الجاهلية محمد أحمد جاد المولى بك ، علي محمد البجاوي محمد أبو الفضل إبراهيم . مكتبة الرياض الحديثة .
      - ١٠- بداية الحكم المغربي في السودان الغربي د.محمد الغربي
      - ١١- البداية والنهاية للإمام أبي الفداء الحافظ بن كثير الدمشقي .
        - ط ، ۱ ، عام ۱٤٠٨ه دار الرياض .
    - ١٢- البرابيش (بنوحسان) من عرب مالي تأليف بول مارتي ترجمة محمد محمود ولا ودّادي .
      - ١٣ بلوغ الأرب في معرفة أحوال العرب تأليف محمود شكري الألوسي البغدادي ط، ٢.
      - ١٤ تاريخ الإسلام للحافظ المؤرخ شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان
         الذهبي . ط ، ١ ، عام ١٤٠٧ هـ دار الكتاب العربي .

- 0 ١ تاريخ السودان لعبد الرحمن بن عبدالله السعدى 1596-1655م تحقيق وترجمة للفرنسية :هوداس بنوة، طبعة باريس ١٩٨١م
- 17 تاريخ الصحراء والسودان وبلد تنبكت وشنقيط وأروان في جميع البلدان تأليف محمد محمود الأرواني بتحقيق أ.د الهادي المبروك الدالي
- ١٧ تاريخ كشف إفريقيا واستعمارها د.شوقي الجمل . ط ، ٢ ، عام ١٩٨٩ م
  - ١٨ تاريخ معالم المدينة المنورة قديما وحديثا تأليف السيد أحمد ياسين أحمد الخيّاري المدنى ، ط ، ٤ ، عام ١٤١٤ ه .
  - ۱۹ التوارق عرب الصحراء الكبرى للدكتور محمد سعيد القشاط . ط ، ۲ ،عام ۱۹۸۹ م .
- · ٢ الجامع لأحكام القرآن للإمام محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي المالكي أبو عبدالله القرطبي .
- ٢١ جمهرة أنساب العرب لأبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي تحقيق محمد عبد السلام هارون دار المعارف ط، ٥.
  - ٢٢ الجوهر الثمين في أخبار صحراء الملثمين ومن يجاورهم من السوادين للشيخ محمد العتيق بن الشيخ سعد الدين السوقي . (مخطوط)
    - ٢٣ الحلل السندسية في الأخبار والآثار الأندلسية بقلم الأمير شكيب أرسلان مكتبة الحياة بيروت .
- ٢٤ دائرة المعارف الإسلامية النسخة العربية ، إبراهيم زكي خورشيد ، أحمد الشنتناوي ، د.عبد الحميد يونس ، المجلد العاشر دار الشعب القاهرة .
- ٢٥ الدعوة الإسلامية في غرب إفريقيا د. حسن عيسى عبد الظاهر ، جامعة الإمام
   محمد بن سعود الإسلامية بالرباض ١٤٠١ ه.

- 77 دور المرابطين في نشر الإسلام في غرب إفريقيا د.عصمت عبداللطيف دندش ، دار الغرب الإسلامي بيروت ط ، ١ ، عام ١٤٠٨ ه .
  - ۲۷ دولة مالي الإسلامية د. إبراهيم علي طرخان الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٣ م .
    - ٢٨ ديوان أحمد بن عبدالله بن محمد الأنصاري ( الخزرجيات ) .
  - ٢٩ ديوان أحمد بن عبدالله بن محمد الأنصاري (خفق البنود من مآثر آل سعود) وكلاهما مطبوع وموزع لدى خاصة الشاعر في المملكة العربية السعودية.
    - ۳۰ ديوان حسان بن ثابت الأنصاري رضي الله عنه دار بيروت للطباعة والنشر ١٣٩٤ ه.
- ٣١ رحلة ابن بطوطة المسمّاة تحفة النظّار في غرائب الأمصار دار الكتب العلمية ط ، ١٤٠٧، ١ .
  - ٣٢ الرحيق المختوم لصفي الرحمن المباركفوري ط ١٤١٤ ه.
  - ٣٣ رسالة ماجستير بعنوان: السياسة الشرعية الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، الموسوعة الشاملة.
  - ٣٤ سبائك الذهب في معرفة قبائل العرب الأبي الفوز محمد أمين البغدادي الشهير بالسويدي ، دار الكتب العلمية / بيروت لبنان ١٤١٥ه.
    - ٣٥ السيرة النبوية لابن هشام مؤسسة علوم القرآن.
  - ٣٦-الشعر الأنصاري في مراحله الثلاث للشاعر والفقيه والأديب الشيخ/ أحمد عبدالله الأنصاري ،والأديب الأستاذ/صديق عبد الباقي الأنصاري الطبعة الأولى دار طيبة بالرياض
- ٣٧ شعر الحرب في الجاهلية عند الأوس والخزرج للدكتور محمد العيد الخطراوي ط، ١٤٠٠ ه.

- ۳۸ الصيب والجهام والماضي والكهام ديوان شعر لسان الدين بن الخطيب المكتبة الوطنية / الجزائر ط، ۱، ۱۹۷۳م.
- ٣٩ العرب والمسلمون في الأندلس /هنري تشارس لي ترجمة حسن سعيد الكرمي ط ، ١ ، ١٤٠٩ ه .
- ٤ عمدة القاري شرح صحيح البخاري : لأبي محمد محمود بن أحمد بن موسى بن أحمد بن حسين الغيتابي الحنفي بدر الدين العيني (المتوفي: ٨٥٥ه)، دار إحياء التراث العربي بيروت
- ٤١ غريب الحديث للخطابي، طبعة دار الفكر دمشق عام : ١٤٠٢ هـ ١٩٨٢ م
- ٤٢ فتح الشكور في معرفة أعيان علماء التكرور لأبي عبد الله الطالب محمد البرتلي الأنصاري الولاتي ، تحقيق محمد الكتاني ومحمد حجى الطبعة الأولى ١٩٨١ م
  - ٤٣ الفتح والاستقرار العربي الإسلامي في شمال إفريقيا والأندلس د. عبدالواحد ذنون طه، ط، ١٩٨٢ م دار الرشيد .
    - ٤٤ كتاب الصلة تأليف ابن بشكوال الأنصاري أبي القاسم خلف بن عبد الملك
       ( ٤٩٤ ٥٧٨ ه ) الدار المصرية للتأليف والترجمة ١٩٦٦ م .
  - 20 كناسة الدكان بعد انتقال السكان حول العلاقات السياسية بين مملكتي غرناطة والمغرب في القرن الثامن الهجري تأليف الوزير ابن الخطيب طبعة وزارة الثقافة المصرية .
- ٤٦ كنتة الشرقيون من عرب مالي والنيجر تأليف بول مارتي ترجمة محمد محمود ولد ودّادي .
  - ٤٧ كيف ضاعت الأندلس د.مصطفى عبد الواحد ط، ١ ، عام ١٤١٢ ه.
    - ٤٨ لسان العرب لابن منظور الأنصاري الإفريقي دار صادر .
  - ٤٩ –اللمحة البدرية في الدولة النصرية للوزير ابن الخطيب ط ، ٣ ، عام ٤٠٠ هـ

- ٥٠ مالي لنافذ أيوب بيلتو والشيخ محمود شاكر المكتب الإسلامي ط ، ٢،١٤٠٦ هـ
- ٥١ مختصر سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم لشيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب
  - ٥٢ مذابح وجرائم محاكم التفتيش في الأنداس / محمد علي قطب مكتبة القرآن
  - ٥٣-المسند للإمام أحمد شرح وصناعة فهارس أحمد محمد شاكر الطبعة الثانية دار المعارف بمصر ١٣٩١هـ ١٩٧١م
  - ٥٤ مشاهير الشعراء والكتاب في المشرق والأندلس والمغرب للأمير أبي الوليد إسماعيل بن يوسف بن الأحمر الأنصاري الخزرجي .
- 00-المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية لأبي الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى: ٨٥٢ه) تحقيق: رسالة علمية قدمت لجامعة الإمام محمد بن سعود: د. سعد بن ناصر بن عبد العزيز الشثري ،دار العاصمة، دار الغيث السعودية الطبعة: الأولى، ١٤١٩ه
  - ٥٦ معجم قبائل الحجاز للأستاذ عاتق البلادي دار مكة .
  - ٥٧-المغرب في حلي المغرب ابن سعيد المغربي تحقيق د. شوقي ضيف ط٤ دار المعارف
  - ٥٨ مملكة مالي عند الجغرافيين المسلمين د. صلاح الدين المنجد ط ، ٢ ، دار الكتاب الجديد .
    - ٥٩- من عرب مالي كل إنتصر (الأنصار) بول مارتي . مطبوع بالفرنسية.
      - ٦٠-من نواكشوط إلى تمبكتو أيمن السيسى
  - 71- المهذب في اختصار السنن الكبير لأحمد بن الحسين بن علي بن موسى البيهقي أبو بكر شمس الدين الذهبي تحقيق: ياسر بن إبراهيم أبو تمام، دار الوطن،الطبعة الأولى: ٢٠٠١ ٢٠٠١

77-موسوعة الأدباء والكتاب السعوديين خلال مائة عام من ١٣١٩-١٤١ه أحمد سعيد سالم.

٦٣-موسوعة الأنساب في الجزيرة العربية قرص (CD) الإصدار الأول أ.عبدالله العجيل إنتاج المعالم للحاسب الآلي جدة.

٦٤- نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب لأحمد المقري التلمساني ط/ ١٤٠٨ه دار صادر.

٦٥ - نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب ، لأبي العباس أحمد بن علي القلقشندي تكالم المرب على القلقشندي تكالم الأبياري، الطبعة الثانية، دار الكتاب اللبنانيين، بيروت

٦٦-نهاية الأندلس وتاريخ العرب المتنصرين لمحمد عبدالله عنان ط ، ٣ .

77- النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير طبعة المكتبة العلمية تحقيق طاهر الزاوي ومحمود الطناحي ومعه استدراكات عليه من كتاب (الذيل على النهاية في غريب الحديث والأثر) لعبدالسلام علوش طبعة دار السلام.

- ٦٨ وصف إفريقيا للحسن بن محمد الوزّان الفاسي المعروف بليون الإفريقي
   ط، ۲، دار الغرب الإسلامي بيروت .
- 79 الوسيط في تراجم أدباء شنقيط لأحمد بن الأمين الشنقيطي بعناية فؤاد سيد الطبعة الرابعة 1٤٠٩ ه.
- ٧٠ وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفى تأليف نور الدين علي بن أحمد السمهودي تحقيق محمد محي الدين عبدالحميد دار الكتب العلمية بيروت لبنان .

### <u>ج - الدوريات</u>

339

- ١ جريدة الشرق الأوسط العدد ٥٩١٢ ،١٤١٥/٩/٥١ ه.
  - ٢ مجلة الشبان المسلمين العدد ٢١ جمادي الثاني ١٣٩٦ ه.
- ٣ مجلة العرب الجزء الحادي عشر السنة الثالثة جمادى الأولى ١٣٨٩ ه.
- ٤ مجلة المجلة العدد (٦٠٥) ١١-١١/٩/١٧ م، ٣-٩ /٣/٢١٤ ه.
  - ٥ مجلة الوسط العدد ٩٣ ، ١١/٨ /١٩٩٣ م .
  - ٦ مجلة اليمامة العدد ١١٧٣ السنة ٤١ ، ١٤١٢/٣/١٧ ه.

# فهرس الموضوعات

| ١ – إهـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                           |
|---------------------------------------------------------------------|
| ٢-التوطئة                                                           |
| ٣ –المقدمة                                                          |
| ٤-مشروعية تعلم النسب                                                |
| ٥-مناقشة بعض المفاهيم الخاطئة عن الأنصار                            |
| ٦-مفاهيم خاطئة حول عامة الأنصار                                     |
| ٧-مناقب الأنصار في الكتاب والسنة                                    |
| ٨-مفاهيم خاطئة عن عشيرة آل نافع من بني نصر خاصة ٢٧-٣٢               |
| ٩-الأنصار بين الماضي والحاضروفيه ذكر لجميع بقاياهم في العالم ٣٣- ١/ |
| أ- تمهيد عن أصل العرب                                               |
| ب-خروجهم من اليمن بعد انهيار سد مأرب                                |
| جـ استقرار الأوس والخزرج بالمدينة المنورة                           |
| د-جوارهم لليهود بالمدينة المنورة وكسرهم شوكة اليهود ٣٦–٣٦           |
| ه- ذكر الحروب التي وقعت بين الأوس والخزرج                           |
| و – من الأسباب التي هيّأها الله عزوجل لدخولهم في الإسلام ٣٩         |
| ز - تأليف الله قلوبهم بالإسلام ومواقفهم المشرفة مع رسول الله صلى    |

الله عليه وسلم في نصرة الإسلام والإيثار والتضحية من أجله .... ٣٩-٤٧

ح- مكافأة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم للأنصار على مواقفهم المشرفة،ووصيته لأمته بالأنصار في مرض موته وما فيها من الأحكام والعبر والفوائد،والرد على ادعاء انقراض الأنصار

ط- خروجهم من المدينة إلى الآفاق وجهات الدنيا الأربع للجهاد في سبيل الله ، وبعض مواطنهم في العالم اليوم......

ي- بعض أسر الأنصار في العالم اليوم ٢٧-٥٦

ك-استقرار الأنصار في الأندلس وكونهم آخر ملوك الطوائف في غرناطة،ونزوحهم
 من الأندلس بعد سقوطها في القرن التاسع الهجري إلى المغرب العربي،وغرب
 أفريقيا،وصحراء تمبكتو جوهرة الصحراء ...... ٢٨-٧١

١٠ - حكم ابن أخت القوم وأتباع الأنصار .....

١١- ضوء على آل قطب بن نافع (إنفا) الأنصاري من سلالة قيس بن سعد

بن عبادة الأنصاري

١٢-أبناء الإمام والسلطان محمد بن نافع الأنصاري الخزرجي ٧٥-٨٢

١٣ - جدل حول نافع وإنفا......

١٤ - عمود نسب الشيخ قطب بن محمد بن نافع الأنصاري الخزرجي ٨٦

١٥-مناقشة السلسلة النسبية المتداولة.....

17-رأي الشيخ أحمد بن عبد الله الأنصاري في السلسلة النسبية التي نظمها وسماها بنفسه (الذهبية)......

١٧-رأي الأستاذ والأديب صديق بن عبد الباقي الأنصاري، في تأييد الرواية الشعرية، لانتسابنا إلى بنى الأحمر ......

١٨-بعض الوقفات مع السلسلة النسبية المتداولة.....

١١٤-١١٨ ، والألقاب ،والوسم،والمضارب، والآبار .....

• ٢-أملاك آل نافع،والقوانين العرفية،وأبرز سمات الأنصار،والقواسم المشتركة بينهم...

۲۱-استقرار آل نافع في صحراء تمبكتو جوهرة الصحراء وعاصمة العلم والعلماء، وانضمام القبائل الأخرى إليهم وتشكيلهم لاتحادية الأنصار أو اتحادية أهل اللفيعة (كل إيزجت)......

٢٢-خلاصة القول في زمن دخول آل نافع الأنصار للصحراء الكبرى ١٣٥-١٣٥

٢٥ - ضوء على الأنصار من أهل السوق ٢٥ - ١٦٤

٢٦ - من أسباب شتات آل نافع وضعف أحوالهم

۲۷ من معانات آل نافع قديما وحديثا

۲۸ –بعض ما قیل فی معانات آل نافع من شعر بعد الشتات ۱۹۰–۱۷۹

٢٩ - ترجمة بعض الأعلام من آل نافع،والأنصار من أهل السوق ١٩١ -٣٠٦

١ - القائد المظفر والمجاهد محمد علي (إنغونا) الأنصاري

( ۱۸۹۸ - ۱۲۰۰ )

۲ – الشيخ إبراهيم بن محمد الأمين = ( باي) بن ( حلاّي)

الأنصاري (معاصر لإنغونا)

٣- الشيخ الشاعر محمد (همّ) بن الطاهر الأنصاري

(ت۱۹۰۰ه ۱۳۱۸م) 197-198

343

٤ – الأمير محمد الطاهر بن الصادق (حمتال١٨٣٦ – ١٩٢٩م) 191-197

٥- الشيخ عبد القادر بن سيد محمد (ت١٩٦٧م) Y .. - 199

٦- الشيخ أكحتى بن أددي الأنصاري ( ت ١٣٢٤ هـ - ١٩٠٦ م )

٧- الشيخ عبد العزيز بن إبراهيم الأنصاري (١٨٤٠-١٩٥٠م) ٢٠٢- ٢٠٢

7.75 - 7.7 ٨- الشيخ محمد بن إبراهيم الأنصاري(ت ١٣٨٦هـ)

> ٩- الشيخ محمد الطيب الأنصاري (١٢٩٦- ١٣٦٢هـ) 7.0

١٠- العلاَّمة عثمان بن حوالن الأنصاري (ت ١٣٧٦ هـ - ١٩٥٧ م ) ٢٠٦

١١- الشيخ حمّاتا بن حمتّال بن الصادق الأنصاري

(ت ۱۳۷۳ ه - ۱۹۵۶ م) Y . Y

۱۲ – الشيخ عبد الله بن حوّدتي الأنصاري ( ت١٣٨٠ هـ - ١٩٦٠ )٢٠٩ – ٢٠٩

١٣- العلامة محمد المختار بن محمد (حَوَّدُ)

الأنصاري (١٣٠٦ – ١٤٠٢هـ) 717 - 717

١٤ - الشيخ محمد على بن الطاهر بن المهدي الأنصاري

( ۱۹۹۸م - ۱۹۹۶م) 717 - 717

١٥- الشيخ الحسين بن محمود الأنصاري (١٩٠٠-١٩٦٨م) ٢١٧ – ٢١٩

١٦ - الأستاذ والأديب عبد القدوس الأنصاري (١٣٢٤هـ-١٤٠٣هـ) ٢٢٨ - ٢٢٨

۱۷ - الشيخ الحسن بن محمد المصطفى الأنصاري (۱۹۰۶م-۱۹۲۹م) ۲۳۲-۲۳۲ - ۱۳۸ - ۱۳۸ القائد البطل محمد بن محمد الهادي الأنصاري (زول) (۱۹۰۰-۱۹۷۱) ۲۳۸ - ۲۳۸

344

۱۹- الشيخ محمد (همّ) بن محمد الطاهر بن سيدي الأنصاري
( ۱۳۳۱ هـ - ۱۶۳۰ه )

٢٠-العلامة والقاضي محمد المود بن محمد الطاهر الأنصاري

(7277-77312)

٢١- الشيخ العلامة المحدث حماد الأنصاري (١٣٤٣-١٤١٨هـ) ٢٤٥ - ٢٤٥

٢٢- الشيخ عبد الحميد الداعية السلفي الأنصاري (١٩٢٢-١٩٨١م) ٢٤٧ - ٢٤٧

٢٣ - الشيخ عبد ربه بن أكحتى الأنصاري (١٩٢٩-١٩٩٢م) ٢٤٩ - ٢٤٩

٢٤ - العلامة عمر بن عبدالقادر الأنصاري (١٩٣٣ - ٢٠٠٧) ٢٧١ - ٢٧١

٢٥- العلامة إسماعيل بن محمد الأنصاري (١٣٤٠-١٤١ه) ٢٧٢ - ٢٧٤

٢٦- الشيخ حمدي بن أحمد بن عبد الله الأنصاري

(ت ۱۶۰۷ هـ – ۱۹۸۷ م)

٢٧- الشيخ الفقيه محمد أولى الأنصاري (١٣٤٤-١٤٢٠ه) ٢٧٨ - ٢٧٩

٢٨- الشيخ مجد الدين بن المهدي الأنصاري (١٣٤٦ )

٢٩-الشيخ محمد صالح بن محمد الأنصاري (١٣٦١-١٤٣٧هـ) ٢٨٤ - ٢٨٤

٣٠-الشيخ عثمان بن عبدالقار الأنصاري

٣١-الدكتور محمد بن محمد الأنصاري (١٣٦٧-١٣٦١هـ)

٣٢ - الشيخ أحمد بن عبد الله بن محمد الأنصاري

(م ۱۳۷۱ ه - ۱۹۵۲م)

٣٣ - الشيخ والكاتب والصحفى الكبير عبدالرحمن الأنصاري (م١٣٧٣هـ)٢٩٦ - ٢٩٦

٣٤ – الشيخ والداعية السلفي محمد بن حمدي الأنصاري(م١٣٧٥هـ) ٣٠٠ – ٣٠٠

٣١٢-٣٠١ الشيخ خالد بن محمد بن صالح الأنصاري

۳۰ – من مواقف الوفياء ۲۳۰ – ۳۲۳

۳۱ – تنویه مهم

٣٢ - شكر وتقدير ...... ٣٢٦ - ٣٢٨

٣٣-تنوبه آخر ٣٣٠-٣٣٠

٣٣ – فهرس المصادر والمراجع ٣٣٨ – ٣٣٨

٣٤٤ – فهرس الموضوعات ٣٤٤ – فهرس

٣٥ – صور من بعض المخطوطات ٣٥٤ – ٣٥٤

٣٦- نبذة عن الكاتب



346

الصفحة الأولى من رسالة في تاريخ معشر الأنصار التنبكتيين بخط محمد الصالح بن محمد المختار (ممتّال) ونسبها إلى محمد بن قطب ، وهي مكتوبة بخط لا يكاد يقرأ وبه محو كثير ماعدا الصفحة الأولى منها التي أثبتها ويبدو أنه قد أعيد كتابتها بعد زمن ، من كتابة الرسالة . (١)

ار الأرت في مم الا من الراف في الناس في حال ما ما ها المسرور والراس المسرور والراس في عال المسرور وا الراس و المناس و ا وسرفور دسوى جواز مشريه يدا وماررة الانام جار اوراس اقبره وروالاشارممتنا ي عوازة، مرهنا المطالح واس عع االتواصُوُ مرغ في العلواعلي

347

من شعر الشيخ محمد المختار بن حود الأنصاري في الأتاي:الشاي الأخضر (٢)

لسم الله الريدمان الريديو و ملى الله على الدّبيّ الببيب وسلم المه الريدمان الريديو و ملى الله على الدّبيّ الببيب وسلم يَامَا وَنَهُ وَالله عَلَى الدّبيّ الببيب وسلم يَامَا وَنَهُ وَالله عَلَى الدّبيّ الببيب وسلم و من الله عَمَا وَنَهُ وَالله عَمَا وَنَهُ وَالله عَمَا وَنَهُ وَالله وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَ

348

الْس سَرِعِينَهِ كَالْإِبْدِ وَالْعَنْمِ
الْسَ سَرِعِينَهِ كَالْإِبْدِ وَالْعَنْمِ
الْعَبَهِ
الْسَالُمُ الْعَبْدِهِ
وَالْنَكُورِ الْمُؤْمُونُ مِنْ الْعَبْدِهِ
وَالْنَكُورِ الْمُؤْمُونُ مِنْ كُلَّاعِهِ كُرُورِ

َ بْلَ كَلْ نَتْ الْحُنْرِصَ بَعْرَ وَرَّمَا عِ بَبَرَ عَلَامَةُ الْمُكُورِ وِالنِّبَا فَ وَالنَّعُ وَ بِمَا يَشَاءُ مِن الْلِاعَوْسِ مِنْ نِعْر بِلا عَلِيلِ وَلا مُكْوِر لَفَى الْمُكَورِ بِلا عَلِيلٍ وَلا مُكْوَرِ لَفَى الْمُكَورِ

ڝؘۜٳڵۼۘۜڣؘٵڗڔؠٳ۠ڵٲۨڡؙؙۏٳڶؚۅٳۨڵڬؙڶؚڔ ڡؘڸڸڔڎڡڶۅڰۘۼڟؠٷۼۼٷؚۯ ۘڣڵؿؗۊؙڗۜۘۺؽڝ۠ڞٷڛۏؽؗۼڣٲؿٵڵڗؖڛٚ

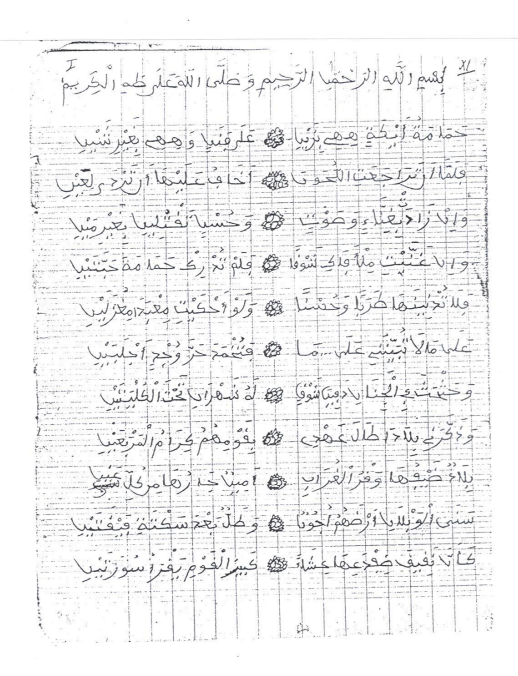
أزيد مد الله حُقْر العرب والعبد

نَدَازُوا ٱلْوَلَايَةَ مَعْ عِيبِ وَمَعْ سَنِي اَحْلُ الشَّرِيَعِةِ تِنْدُءُ امِن عِنْدَ وَنِهِمْ وَبَاهَا الْكُفْرُ كُلَّامَعْ سُيُوفِهُمْ ولا فين من فيم فسو فكم متمراً اَيَّامُ بِيهِ رِنْسَامَعُ هُوازِنِهِ نسوقهم لننتى الله غبتنا تُل غَايَ وُهِتُنَا بَعْءَا إِلَى أَجَلِ البصابة وهو والأسرا فلهم وإساسي به ريطلا عامنا فيتعيم وع معديث رسولوالله بغضهم و منا البيه في قاري ازل تعل والمنت معافلة من معافلة من مسعا جَلْ تُصَعَون بأن تَعْمُوا مَرْاتِسُا بغيا وُحِفْمًا وَكَغْيَانًا عَلَيْنَا فِكَ صنته اتنا مِنت عمامشبنتا تَمْ خُبِيفِ أَنُّهُ مُنْ يَكُونُهُ مُنَّا فَيْنُهُ مَنَّا لَهُ مُنَّا فَيْنُهُ مَنَّا

صورة لمخطوطة من شعر الشيخ عثمان بن حوالن الأنصاري . (٣)

مَعْدَارِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

صورة لمخطوطة من شعر الشيخ عثمان بن حوالن الأنصاري .(٤)



350

صورة لمخطوطة من شعر الشيخ محمد بن ألالوين الأنصاري . (٥)

وَ رُرْفِعُ صُونَهُ لِمُورًا وَلِمُورًا فَي كَمَا يُصْعَى لِيَفُلُ سَارَ فَيْد و هَيْدَ إِلْوَسَا وِسَا صَفْنَاكَ ١ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّ كَذِرْتُ لَمُولِ الْسَيَاحَةُ ﴿ كَأَنَّى لَمْ يَعْ عَمُو مَرْتَلِّيا ترانما وَرَفُولَا وَجُرَا اصْلَمْهِ عِنْ وَنُوسِ مَعَ الْقَسُونِ فَمَا رَعَنْهِ ا سامرها بما عموى و تعني الله التصريح الله ما بكلة أبرا اسْرُبِمَا يَسْرُبِهِ هَوَالُ ... اللهُ وَيْخُلُ بِالْهُصِرِ كَمَا عَرَبْهِ مُناكَ كَسُونَ عَاسَافِ بِعِجْ ﴿ فَي لَا فَلَمْ عَجْدِ الْوَقَدُ فِرَ الْوَقَدُ فِرَ الْوَقَدُ فِرَ وَافْلَعَ كُلَّ عُوْرِ عَمْ كُورِ ﴿ يَنْصَامُهُ كُرِي الْوَجْنَايُلُ أبيار، سَعَنَا مَا و لِعْرْسِ ﴿ كُو بِلِ السَّافِا رَحْمُ الْمَنْكُنِيلِ كَمُلْنَةِ عَلَى ٱلْقَلْنَاءَ لَنَا عِلَى مَنْ وَقِ الْوَقِ الْوَقِ الْوَقِ الْوَقِ الْوَقِ الْوَقِ وَهَيْمَ الرِّدَاءُ مَعَ الْجِنْوِي ﴿ يُبَاءِ رُسِمُ الْحَجْ ضَرَّيْسُ ا

صورة لمخطوطة من شعر الشيخ محمد بن ألالوين الأنصاري . (٦)

وَخُوْرَوَا بِعِ رَحْ عَالَمَ وَغُوْرَعُوْلِ فَ وَخُوْرَ حَمَا مَمْ وَسَعِنْ عَالَمُ وَعُورَا بِعِ رَحْ عَالَمَ السَّلَمَ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ وَاللَّمَ السَّلَمُ السَلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَلَمُ السَلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَلَمُ السَلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَّلَمُ السَلَمُ السَّلَمُ السَلَمُ السَّلَمُ السَلَمُ السَلَمُ السَلَمُ السَلِمُ السَلِمُ السَلِمُ السَّلِي السَلَمُ السَلِمُ السَلِمُ السَلِمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلْمُ السَلِمُ السَلِمُ السَلِمُ السَلِمُ السَلْمُ السَّمُ السَلْمُ السَّ

صورة لمخطوطة من شعر الشيخ محمد بن ألالوين الأنصاري . (٧)

353

ou Maratian Whamed of Habouen 14

De hel Ration - En Flore 1936
ottobron de petermage à la mice que de altobre 1846 واعرم فل فعد الوقور ديد الله واخلص فليم الله مام الله ولسنة اخرا مُعَنِّ اللهُ على على على على على الوالدس ع أم الله مُلْكِ وَلا أَصِرُقُهُ كُمَا نَبْعُ لا فَصَى المُعْ نَبُ وما حسنة العدو وحاسد وكه حمار عشارت وعشارت واحتام عفت عفرك المراه المائن عله منا ملك و النا وج يداكل مَا تَدْ جَاءَ كُفُرْ فَيْ مِنْ مِنْ لِدَمْ فَيْ وَرُدِا وَتُوْلِ واكترما حبيث وما اقمن في لعوا العبد ملكاف التحسد وَيَعْدُ عُلَ وَنَا مِن إِنُوبِ ١٤ مِنْ السَّا عُلَنْدِ وَنَلْعَنَ عُلَّا مِنْ جَيْرِ الرَّسُولِ ١٤ إِنْ الْمُرْكِلِينَا لِمُؤْلِدِهِ إِلَّا لَمُرْكِبَنَّا क हार हेंड हर कि डाहा प्रांत نَعْلَمُ نُولُمُ وَ إِن الْمُعْمَدُ وَ حَمَا ذَ الْأَنْ وَكُنَّ وَيْ وَالْمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ سالط هر انصري والمغرب المعمراع في الكانب والعادي و صحب الفصرة المعمر المعرفة والمعرفة والمعر

صورة لمخطوطة من شعر الشيخ محمد بن ألالوين الأنصاري . (٨)

المدوالله الرحل الرجر و ١٥ الله على عالم معمدة الإمباع عن سلا عن الاعمر عو غو المفاو الدالنيرفع علمتعلان اغامافيل مراجدالكوافي ीं को हिना है अर्था के अर्थ है की विदेश की में किया के · وقالعيالجراوعيدراي مو صوفاي رخيماي الخلاو . يشمرنغورهريهاهر بأعواء الأراكة والمشاو . 1 و المعارضة عروا مالمنسباء جيّع عن المع الم . بعدراله مروضع شيت المركانه درع الغدم ا و ُ كَأَلَّ عِيوِدُهُ عِيوِدُهِ عِبُورِي فَاوَلِهُ مُرَّمِ شَبِهِ هَا الْأَرْاءَ مِنْ ويعتشرالمنوردكر مرع جمالٍ وارع وحمِ مندا م ويرخيرالمروك على ويرخيرالمروك على العُمَّا و غوارمفنيان معنيان جا ببالدرورعارالوسام ومرير ضعر مركو ومنير تراى عافلا فبأرا الهكا الم عَنْ يَرْبِعِدُّافَ يَمْ مِرْانُ رَضُرُمَتِرْ بِرَمِرِالْمِكِينِ وَ مهاعيمربالفاهه علمو فكيل الغزوبالجينزاللهاو · جَادِه بِممردِ المه عراض مما فيه : قَلِم قَلْ مَا لَمُ الْمَا مُنْ . वर्ष स्थाद्य कुलाधिष्ठे । की वाक्ष्येती ह्वां कि विक्षेती

من شعر الشيخ محمد المختار بن محمد (حود ) الأنصاري . (٩)

النا يفع علم الغلاجل صافيات فترج وسرخاضة عواو اغلميمعوا صريعدميلط عدوك بكل عالكم اللبا ع على صموا فصافه مرعمانه جادع جمم مرجشه السماء الماركة المسترواة معول مكرمستع ما ضالشكاه اغالمستووفكدوفات حماقهم عموك الوالتدام والمسوطور والموالي وغاشيت الرحوم الرحاء ومعرفه منتا العدوف علمت فوء ومعوف منت على إما و ت ولا الدام مرزم رفي عدم والله دا صية الكراه أجاميع أجاك بمراجاته بمعوور فوامه ماماء مقماء المعالية معالي معادي فصوور فوا ماماعرا ماو ्रास्त्राक्षेत्र है हो है । इस किया है कि कि कि कि ت منواي عرضوا عصرضواء المالا الدامرمرع ا وعفا و والأعدار ورجير ليبيل المحقاء غاالكروالكراو الوالم معالميناغ والمعالى الرفوكب الولايد غرالتكام वर्षे कुं कुक्र क्रिये के विष्टिक्ष कि विष्टिक्ष क्रिये के वि أوالبك اخوق وصوسات بعمو فصف خشبت واحتفاه ا فهزالوافغ يعيرفال ولازالت عماهم فانسزام

من شعر الشيخ محمد المختار بن محمد (حود ) الأنصاري . (١٠)

356 عن آل نافع الأنصار نثار الأخبار

## نبذة عن الكاتب

#### نسبه

هو أبو عامر مرتضى بن محمد المختار بن أحمد بن عبدالله بن محمد بن محمدأحمد بن محمدالأمين بن الحاج عبدالله (بلة) بن قطب بن محمد بن نافع ( إنفا ) من بقايا بني الأحمر أو بني نصر من ذرية يحيى بن سعيد بن قيس بن سعد بن عبادة-رضي الله عنه- الصحابي الجليل الأنصاري الساعدي الخزرجي الأزدي القحطاني .

شهرته:مرتضى الأنصاري

#### مولده ونشأته وطلبه للعلم:

ولد في الصحراء الكبرى عام ١٣٨٥هـ –١٩٦٥م ، ونشأ في صحرائها وبدأ تعليمه فيها ثم هاجر مع أسرته إلى المملكة العربية السعودية عام ١٤٠٠ ؛ فألحقه عمه الشيخ/ محمد صالح بن محمد بن الأمين الأنصاري -رحمه الله- بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في الرياض فدرس المرحلتين المتوسطة والثانوية بمعهد الرياض العلمي ثم الجامعية في كلية اللغة العربية في الجامعة نفسها،وتخرج منها بشهادة البكالوربوس عام ١٤١٠، ثم عمل في مجال التربية والتعليم في المملكة العربية السعودية في مدارس أهلية بالرباض منذ عام ١٤١١ه وحتى الآن.

- \*عمل مدرساً ووكيلاً ومشرفاً تربوياً ومستشاراً تربوياً وعضواً في لجنة التعاقد ومسئولا عن شئون التوظيف والموظفين ومديراً تنفيذياً لأعمال المالك وعضواً في مجلس الإدارة. \*يعمل حاليا مشرفا تربويا في مدارس أهلية بالرباض ومستشارا تعليميا وتربويا.
  - \*حضر أكثر من ٢٠٠ ساعة دورة تدريبية في مجالات التربية والتعليم والقيادة المدرسية، والإشراف التربوي ، وتنمية الذات.
- \*حضر وشارك في العديد من المؤتمرات والملتقيات والندوات في مجال التعليم الأهلى وغيره من المجالات التعليمية والتربوبة والثقافية والفكربة والاجتماعية والأدبية.
  - \*مارس الكتابة الصحفية في الصحف والمجلات السعودية،ومنها مجلة الأمن التي تصدر عن الإدارة العامة للعلاقات والتوجيه بوزارة الداخلية.
  - \*كاتب متابع ومشارك في الشبكة المعلوماتية الانترنت منذ أكثر من عشرين سنة.

\*لديه أبحاث ودراسات مخطوطة في مجالات: التربية والتعليم، واللغة والأدب والنقد، والتاريخ، منها:

- \*إعداد وكتابة العديد من الهياكل الإدارية واللوائح الداخلية والخطط المدرسية.
  - \*الصورة البيانية في شعر البحتري.
  - \*الشاعر إسماعيل صبري:حياته وشعره.
  - \*الأوزان الصرفية في الأجزاء العشرة الأولى من القرآن الكريم.
    - \*نثار الأخبار عن آل نافع الأنصار.
    - \*معجم أسر قبيلة الأنصار في العصر الحديث.
    - \*الشاعر أحمد بن عبد الله الأنصاري حياته وشعره.
- \*نبض القلم مجموعة مقالات وخواطر هي عبارة عن مقالات للكاتب نشرت في بعض الصحف والمجلات السعودية في مختلف المواضيع.
  - \*مختصر شعب الإيمان للبيهقي في تعزيز القيم الحميدة لطلاب التعليم العام.
    - \*من أدب الرحلات: رحلتي إلى الجزائر.
    - \*رسالة مختصرة في حديث وحوار مهم إلى شبابنا ١٤٤٣هـ
      - \*إمام مسجد بالرياض منذ٤٠٤ه وحتى الآن.

المواقع على الشبكة العالمية:

\*الموقع الشخصي: https://www.alansar1.com

\*توپتر: www.twitter.com/mrtdalansari

<u>www.facebook.com/mrtdalansari</u> : فيس بوك \*

\*البريد الإلكتروني: alnasri7@hotmail.com

Alnasri7@gmail.com info@alansar1.com